
Назив рубрике

Бр./Nr./3/2025. | 1 



2 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике

САДРЖАЈ
Уводна реч������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 3
Божићна честитка���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 4
Преглед дешавања у Црквеној општини Минхен (Ана Јанковић)����������������������� 5
Богородица Млекопитатељница (Душан Јанковић)�������������������������������������������������� 7
	 ТЕМА БРОЈА: МИР
Земља као достојна икона Неба (јереј Александар Дебељак)������������������������������10
Мир дјецо (Стојана Валан)������������������������������������������������������������������������������������������������ 13
Вишњи мир (протојереј ставрофор Зоран Илић)���������������������������������������������������� 16
Мир нарушени (јереј Ненад Живковић)������������������������������������������������������������������������� 19
Божић у мом дом (прилози из веронауке – припремио Јустин Емрековић)����������� 22
У реду је да (понекад) ниси у реду
Приказ филма ”Све у мојој глави” (Inside Out) (јереј Драгиша Јеркић)��������������23
Контакт������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������50
Наша заједница на медијима����������������������������������������������������������������������������������������������51

INHALTSVERZEICHNIS
Leitwort������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������27
Weihnachtsgruß�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������28
Übersicht der Ereignisse in der Kirchgemeinde München (Ana Janković)������������29
Ikone „Mutter Gottes Mlekopitateljnica“ (Dušan Janković)�����������������������������������������31
	 THEMA: FRIEDEN
Die Erde als würdiges Abbild des Himmels (Priester Aleksandar Debeljak)������������34
„Ruhe Kinder!“ (Stojana Valan)��������������������������������������������������������������������������������������������� 37
Himmlischer Frieden (Priester Zoran Ilić)��������������������������������������������������������������������������� 40
Gestörter Frieden (Priester Nenad Živković)��������������������������������������������������������������������� 43
Weihnachten in meinem Haus 
(Beiträge aus dem Religionsunterricht – vorbereitet von Justin Emreković)�������������� 46
Es ist in Ordnung (manchmal) nicht in Ordnung zu sein 
– Rezension des Films „Alles steht Kopf“ (Inside Out) (Priester Dragiša Jerkić)����������������� 47
Kontakt�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������50
Unsere Kirchengemeinde in den Medien��������������������������������������������������������������������������51



Бр./Nr./3/2025. | 3 

Уводна реч

Драги наши читаоци, 

Овим уводним речима вам са радошћу представљамо нови, празнични број „Свеча-
ника“, часописа Српске православне Црквене општине Минхен. После прегледа до-
гађаја из Епархије Диселдорфске и немачке и Црквене општине Минхен који је при-
премила наша сарадница Ана Јанковић, објављујемо веома занимљив текст о икони 
Богородице Млекопитатељнице од Душана Јанковића, инспирисан доласком репли-
ке ове чудотворне иконе у Храм Светог Јована Владимира у Минхену. 

У духу празника у чије време излази, одлучили смо да тема овога броја буде мир. 
У склопу ње ћете моћи да прочитате беседу оца Александра Дебељака „Земља као 
достојна икона Неба“ као и веома надахнуте текстове Стојане Валан „Мир дјецо!“, 
„Вишњи мир“ од оца Зорана Илића и „Мир нарушени“ оца Ненада Живковића. 

У новоустановљеној рубрици „Прилози из веронауке“ је вероучтељ Јустин Емре-
ковић издвојио и припремио неколико краћих писмених радова и цртежа ученика 
веронауке на тему „Божић у мом дому“.

Овај број „Свечаника“ завршавамо рецензијом филма „Све у мојој глави“ оца Дра-
гише Јеркића.

На крају нашег уводника вас поздрављамо у нади да ћете празничне дане и почетак 
нове године провести у здрављу, миру и истинској радости.

Мир Божји, Христос се роди!
Редакција Свечаника



4 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике

У нади да ће нам светлост 
Витлејемске звезде обасјати пут ка 

познању мира, љубави и истинске 
радости, поздрављамо Вас радосним 

божићним поздравом
Мир Божији, Христос се роди!

Срећне и благословене божићне и 
новогодишње празнике Вам жели

Свештенство Храма Светог Јована 
Владимира,

Српска православна Црквена 
општина Минхен



Бр./Nr./3/2025. | 5 

Преглед

Прошло је већ двадесет недеља од 
празника Педесетнице, и за то време смо 
обележили много лепих тренутака веза-
них за нашу црквену заједницу у Немач-
кој и посебно у Минхену. Осврнула бих се 
на неколико од њих, за које мислим да су 
имали најјачи утицај на све нас.

Као један од најзначајнијих догађаја 
издвојила бих посету нашег Патријарха 
Порфирија. Његова Светост Патријарх 
српски г. Порфирије је посетио заједни-
цу у Хамбургу, где је на празник Силаска 
Светог Духа на апостоле служио свету 
архијерејску Литургију и том приликом 
извршио чин великог освећења храма 
Светог архангела Михаила. Његова Све-
тост је такоше присуствовао помену за 
српске официре, који је служен на Ду-
ховске задушнице на гробљу Олсдорф 
у Хамбургу. Помен је служио Његовор 
Преосвештенство Епископ бихаћко-пе-
тровачки г. Сергије, уз присуство Његовог 
Високопреосвештенства Архиепископа 
диселдорфско-берлинског и Митрополи-
та немачког г. Григорија, Преосвећених 
г. Епископа вашингтонско-њујоршког и 
источно-америчког Иринеја и хумског Јо-
вана, свештенства и верног народа.

У манастиру Успења Пресвете Богоро-
дице је у јуну прослављен Патрон Епархије 
диселдорфске и немачке – Свети Николај 
Жички. Прослава празника је отпочела 
бденије. Свету архијерејску Литургију је 
служио Његово Високопреосвештенство 
Архиепископ диселдорфско-берлински и 
Митрополит немачки г. Григорије, који се 

након прочитаног јеванђељског одељка 
обратио присутнима беседом. Његово 
Високопреосвештенство је поменуо једну 
књигу Светог Николаја, „Молитве на језе-
ру“, указујући на значај и актуелност коју 
овај, усудићу се рећи, српски Псалтир има 
у животу сваког хришћанина.

Свој чувени говор у Лондону 1916. годи-
не, у цркви Светог Павла одржао је Свети 
Николај на један од најзначајнијих праз-
ника за сваког ко долази „из једне мале 
земље на Балкану“. Видовдан је обеле-
жен широм наше епархије, у Франкфурту, 
Оснабрику, Диселдорфу, Минхену, Розен-
хајму, Траунројту, Нирнбергу, Каселу, Есе-
ну. Према околностима и могућностима 
приређен је богат културно-уметнички 
програм у многим црквеним општинама.

Нажалост, као што то увек у животу 
бива, остаће у сећању страдање народа у 
поплавама на подручју Јабланице и Коњи-
ца. Верујем да је свако, ако не на финансиј-
ски начин, али сигурно молитвено био уз 
пострадале.

За нама је и пар лепих јубилеја. У сеп-
тембру смо прославили тридесет година 
Црквене општине у Аугсбургу, тридесет 
година постојања Црквене општине у Фи-
лиген-Швенингену, а у октобру педесет 
година од оснивања Црквене општине у 
Дортмунду.

Почетком јесени су, као и увек, служени 
молебани за почетак школске године, и на 
тај начин смо нашим најмлађим указали 
на камен темељац, на коме се касније у 
животу све гради.



6 | Бр./Nr./3/2025.

Преглед

Пошто никада заправо не престајемо да 
учимо, врло су корисна разна предавања 
и промоције књига које се одржавају у 
парохијском центру црквене општиине у 
Минхену. У склопу серијала „Црква у дија-
логу“ један од гостију је био Његово Пре-
освештенство Епископ кронштатски г. 
Софијан, који је одржао изванредно пре-
давање о старцу Теофилу, „оцу радости“. 
Присутни су могли да чују изузетну при-
чу и сведочанство о необичном животу, 
подвигу, делу и духовном наслеђу једног 
од највећих православних духовника 20. 
века. Остали гостујући предавачи били 
су психотерапеут Марија Јоксимовић, 
која је одржала предавање на тему „Вера 
и/или психотерапија“, Лука и Кузма, који 
су такође били саговорници у новој епи-
зоди подкаста Минхенски разговори која 
се могу наћи на нашем YouTube каналу 
(седма епизода у трећој сезони), гово-
рећи на тему „Ако можеш да погледаш у 
очи победи и поразу“ – смисао спорта и 
његова улога у телесном и духовном раз-
воју човека, психолог др Влајко Пановић, 
са темом „Најчешће грешке у васпитању 
деце“. Оца Илију Ромића, кога смо нај-
чешће виђали у улози домаћина, овога 
пута смо имали прилике да слушамо као 
госта. Отац Илија је одржао врло интере-
сантно предавање на тему „О егзорцизму 
и осталим новотаријама“, где је изнео 
утицај кинематографије и масовних ме-
дија на људе данас, што за последицу има 
олако схватање ђавоиманости, између 
осталог. Његово Високопреосвештенство 

Архиепископ диселдорфско-берлински 
и Митрополит немачки г. Григорије пред-
ставио је своју нову књигу, „Странац у 
шуми“, где је Његово Високопреосвештен-
ство описао један део свог боравка у ма-
настиру Острог, и о утицају који су на њега 
имали разговори са тајанственим стран-
цем у шуми. Ове јесени је такође одржана 
промоција књиге на којој смо прилике да 
чујемо и Зорана Костића – Цанета, фронт-
мена групе Партибрејкерс, који је говорио 
о својој књизи, „Укрштене речи“. Важно је 
споменути за љубитеље писане речи да је 
отворена интернет књижара Епархије ди-
селдорфске и немачке, те они који су за-
интересовани, могу поручивати наслове 
који су доступни.

У недељу, 20. октобра је у храму Светог 
Јована Владимира у Минхену после евха-
ристијског сабрања, уз присуство вели-
ког броја верних из Минхена и околине 
свечано дочекана Икона Богородице 
Млекопитатељнице. Уз благослов игу-
мана манастира Хиландар израђена је 
копија ове чудотворне иконе и дарована 
на чување минхенском храму и духовну 
корист свима који јој притичу.

Искористила бих ову прилику да се 
захвалим нашим свеештеницима на мо-
литвама, саветима и благословима, који 
улажу невероватан труд на одржавању и 
унапређењу наше заједнице. Такође бих 
се захвалила свима који помажу при хра-
мовима, за несебичан рад и улагање свог 
слободног времена за добробит свих нас.

Ана Јанковић



Бр./Nr./3/2025. | 7 

Дочек Иконе 
Богородице Млекопитатељнице

БОГОРОДИЦА 
МЛЕКОПИТАТЕЉНИЦА

„Благо утроби која Те носила и дојке које 
Си сисао“ речи су из светог Јеванђеља по 
Луки упућене Богомладенцу Христу. Ова све-
та истина је и извориште инспирације за све-
те богослове, песнике, иконописце, фреско-
писце, молитвенике… Из ових речи настали 
су иконографски типови Богородице Мле-
копитатељнице или на грчком „Галактотро-
фусе“ – што и значи „Она која доји млеком“. 
На оваквим иконама и фрескама приказана 
је Богомајка Дјева Марија како доји „пита“ 
млеком малог Исуса – Онога који је и цео 
свет створио. Ове композиције датирају из 
древних ранохришћанских времена и о тој 
истини – Богородичином дојењу млеком - 
коју је изнео апосотол и јеванђелист Лука 
писали су и многи Свети Оци Источне Црк-
ве. Међу њима на првом месту Свети Јефрем 
Сирин, свети Роман Мелод, свети Климент 
Александријски, а такође се помиње и у 
беседама светог Антонија Александријског, 
светог Амфилохија Иконијског, светог Јована 
Златоустог. У једном од тих записа стоји и то 
да - док је Дјева Марија дојила Господа Исуса 
- точила живот целом свету. Битно је истаћи 
да прикази Млекопитатељнице исказују 
њену улогу материнства, поред своје улоге у 
спасењу целог света, како је најчешће и при-
казана на већини икона и фресака на којима 
она исказује своју чедност и светост.

Ово свето предање Православне Цркве 
дало је снажан дах иконописцима и фре-
скописцима широм православног истока и 

представе Млекопитатељнице. Још од најра-
нијих времена су присутне у Светој Земљи, 
Сирији, Египту, а мало касније и у целој Ви-
зантији. Нарочито је имала истакнуто место 
у Египту где се у Црвеном манастиру могу 
видети фреске из 7. века у врло добро очува-
ном стању. У манастиру Светог Антонија та-
кође је током скорашњих рестаурација про-
нађена икона Млекопитатељница вероватно 
из XIII века, показујући њену вишевековну 
присутност у Египту. Овај иконографски тип 
се проширио и на запад и радо приказиван 
у италијанском сликарству од XIII до XV века.

Када су у питању наши простори, пресвета 
Богородица Млекопитатељница није често 
представљана. У српским средњевековним 
манастирима ретко се могу наћи иконе и 
фреске на ову тему. Најпознатије и најстарије 
представе пресвете Дјеве како доји Богом-
ладенца у нашој средњевековној уметности 
су исписане на две фреске и две иконе. 

Свети архиепископ српски Данило II (сто-
ловао 1324-1337) био је веома образована 
особа, игуман хиландарски, писац биографија 
српских краљева и архиепископа, као и ди-
пломата краља Стефана Дечанског. У Пећкој 
Патријаршији сазидао је и оставио као своју 
задужбину Припрату у којој се изнад јужних 
врата може видети једна фреска Богородице 
Млекопитатељнице која датира највероват-
није из прве половине XIVвека. На овој фресци 
она седи на престолу дојећи малог Христа, док 
два анђела изнад у чуђењу и неверици гледају 
како девица млеком храни – хранитеља свега. 

Богородичина црква у манастиру Матеичу 
налази се у билизини Куманова на Скопској 



8 | Бр./Nr./3/2025.

Црној Гори. Ктитори овог манастира су Цари-
ца Јелена и свети Цар Урош V. Грађена је и жи-
вописана средином XIVвека. У цркви се такође 
на јужном зиду може видети Богородица Мле-
копитатељница како стоји и доји свога сина.

У Хиландару, у башти поред улаза налази 
се црква Светог Трифуна. Не зна се тачно 
ко је био ктитор цркве и када је подигнута, 
али сматра се да датира из XVII века. Црква 
је без фресака, али је значајан иконостас у 
њој који је почетком XVII века осликао мо-
нах Георгије Митрофановић. На западном 
зиду се налазила и икона Богородице Мле-
копитатељнице коју је такође иконописао 
Митрофановић, док је данас положена у ри-
зницу манастира Хиландара. Икона је малих 
димензија 30х45х3,5 цм.

Свакако најпознатија, најстарија и најве-
личанственија је чудотворна икона Богоро-
дице Млекопитатељнице која се налази у 
Типикарници, Карејској Испосници Светог 
Саве Освећеног и која се поштује као велика 
светиња у српском народу. Икона је великих 
димензија 120х84 цм. На њој пресвета Бо-
городица држи Богомладенца са обе руке у 
крилу и доји Га, благо окренута према њему. 
Колико је стара не зна се поуздано, вероватно 
и више него што се мисли, а према предању 
записаног у манастиру Хиландару, света ико-
на се налазила у Лаври Светог Саве Освеће-
ног која се налази близу светог града Јеруса-
лима. Пред своју блажену смрт, свети старац 
је окупљеној братији пророчки саопштио да 
његов игумански жезал и света икона Млеко-
питатељница треба да буду предати монаху 
са Запада, принчевског рода, а који ће носити 
име исто као и он, као и то да ће се он појавити 

после много година. Пред овом иконом се и 
упокојио, а братија је то добро упамтила и ње-
гову заповест преносила с колена на колено.

После седам векова од упокојења Светог 
Саве Освећеног, на Светој Гори Атонској 
беше пострижен и замонашен Растко Не-
мањић и узе име Сава, по узору на великог 
светог оца са Истока, не знајући какву је ве-
лику Божју Промисао требало да испуни. На-
кон великог подвижничког и духовног тру-
да и великих светих дела које је благодаћу 
Божјом сатворио, као Први Српски Архие-
пископ Сава, кренуо је на поклоничко путо-
вање у Свету Земљу. После обилазака светих 
места по којима је сам Господ Исус својим 
стопама ходио упутио се у Лавру Светог 
Саве Освећеног, свог имењака и духовног 
узора. Како је наш отац Сава прилазио ки-
воту великог Светитеља, његово завештање 
је кренуло чудесно да дејствује. Игумански 
жезал је пао пред Савине ноге, а икона Бого-
родице Млекопитатељнице се померила са 
свог постоља. Од упокојења Светог игумана 
прошло је много векова те је братија била 
затечена. Али чудо се упорно понављало 
чак три пута. Братија је онда схватила о чему 
се ради, у неверици да се пророчанство 
остварује баш пред њима. Игуман мана-
стира је испитао монаха Саву српског о по-
реклу и постао сигуран, да је дошло време 
да се заповест Светог Оца Саве Освећеног 
изврши. Саопштио је радосну вест српском 
архиепископу и предао му на дар ове две 
светиње. Тада је братија манастира придо-
дала и трећи дар, такође чудотворну икону 
Богородицу Тројеручицу коју му је завештао 
чувени Свети Јован Дамаскин. 

Дочек Иконе 
Богородице Млекопитатељнице



Бр./Nr./3/2025. | 9 

Свети отац Сава је дарове из свете Лавре 
донео на Свету Гору. Икону Тројеручицу је 
оставио манастиру Хиландару, игумански 
жезал поставио у келију Моливдоклисја 
у Кареји, а чудотворну икону Богородице 
Млекопитатељнице је поставио на иконо-
стас келије Типикарнице у Кареји посвеће-
ној Светом Сави Освећеном, а ту се такође 
данас налази и  игумански жезал који је 
доцније пренет из Молвдоклисје. Интере-
сантно је то да је Млекопитатељницу Свети 
Сава поставио десно од Царских двери што 
је јединствен случај у целом православном 
свету, вероватно по жељи саме Богородице, 
а и да би истакао значај ове иконе. Ето то је 
био наш Свети Отац Сава.

Прошло је много векова од свих ових до-
гађања, а данас је Богородица Млекопита-
тељница у српском народу присутнија него 
икад. После не дугог, али великог страдања 
Православља под богоборним и крвавим 
комунистичким режимом какво се не памти 
још од римских царева, дошло је до духовног 
препорода како српског, тако и осталих право-
славних народа. Обе чудотворне иконе које је 
донео Свети Сава, и Тројеручица и Млекопита-
тељница добро су познате у васцелом право-
славном роду. Како је Богородица Млекопи-
татељница била ретко осликавана и виђана у 
средњовековној Србији, тако је данас свепри-
сутна, и у Србији и у расејању. Као да је њено 
време тек сада дошло. Не само да се може ви-
дети у многим црквама и манастирима, него и у 
многим домовима православних. Света и чудо-
творна икона у Кареји осветила је и изнедрила 
велики број копија које су се развејале широм 
Србије и света. Ове иконе по уметничкој вред-

ности заиста јесу мање вредне од оригинала 
који спокојно стоји у Кареји, али по ипостаси су 
потпуно једнаке. Пресвета Мајка Богороди-
ца је жива у свима њима. И твори иста чуда 
као и оригинална! Болесни се исцељују, не-
роткиње рађају, несрећни се теше.

Овом приликом треба навести и још је-
дан чудесан догађај који се десио пре неких 
петнаестак година. Божјим промислом се 
родила необична идеја. У Београду је ико-
нописана Богородица Млекопитатељница 
и послата у Кареју на освећење. Из Кареје 
се вратила у Београд и народу представље-
на у Вазнесењској цркви. Пред њом се тада 
поклонило преко 30 000 људи, притом 
сатворивши многа чуда. Много је људа тада 
усрећено. Из Београда кренула је у Лавру 
Светог Саве Освећеног и после осам стотина 
година она је поново на свом месту. У спомен 
на тај догађај у Вазнесењску цркву из Кареје 
пристигла је још једна икона где и дан данас 
стоји. И тако редом су иконе Млекопитатељ-
нице излазиле из Кареје путем многих црка-
ва и манастира у помоћ ојађеном народу.

Дана 20. октобра лета Господњег 2024, за-
лагањем свештенства храма Светог Јована 
Владимира у Минхену стигла је из Кареје 
чудотворна икона Богородица Млекопита-
тељница. После Свете Литургије и входа око 
цркве, по узору на Дјеву у Кареји свечано је 
постављена десно од Царских Двери. Галак-
тотрофуса кротко и чедно стоји, доји свог 
Сина, и штити све нас.

Радуј се, Богородице Дјево, Млекопи-
татељнице, орадости нас благодаћу Сина 
Твојега!

Душан Јанковић

Дочек Иконе 
Богородице Млекопитатељнице



10 | Бр./Nr./3/2025.

Тема броја: мир

Ово није пјесма током које се стоји, 
као у античкој драми, него током које се 
дрхти, као у драми названој живот, драми 
коју живи сваки човјек како јуче тако и 
данас. Није премијерно изведена на Мар-
совом пољу у Помпејевом театру на уши 
и очи аудиторијума најугледнијих грађа-
на империје Рима, одјевених у раскошне 
тоге, него усред ноћи, у пољу Вителејема, 
далеко од вреве града а у присуству про-
стих, сиромашних и безазлених пастира. 
Вокали нису били угледни глумци него 
анђели небески а аутор није био траге-
диограф него сам божански ум. Изведба 
није била пропраћена громким аплаузом 
и овацијама свјетине него одушевљењем 
пастира, који као први и прави апосто-
ли објавише ријеч ове пјесме народу. 
Пјесма анђела није била на задовољство 
чула тијела него на спасење душе. И овај 
догађај није, као што је свака представа 

подржана аријом, у мноштву сличних, 
препуштен забораву, него као један, једи-
ни и непоновљиви и данас буди радост у 
срцима свих оних који га славе!

Десило се чудо. Бесмртно је постало 
смртно. Син Божији је постао човјек. 
Небо се спустило на земљу. Догодило 
се нешто што је смутило човјека а није 
му било у потпуности страно?! Човјек 
већ вијековима на разне начине при-
жељкиваше овај тренутак. Грк је, кроз 
митове, фантазирао како божанство 
постаје човјеку подобно у свему, и у до-
бром и у лошем. Сувише је маштом при-
ближио бога човјеку, поистовјећујући 

ЗЕМЉА КАО ДОСТОЈНА 
ИКОНА НЕБА

Слава на висини Богу 
и на земљи мир, 

међу људима добра воља
(Лк 2,14)



Бр./Nr./3/2025. | 11 

Тема броја: мир

их у свему. Јеврејин је, кроз пророштва, 
очекивао долазак спаситеља, као непо-
бједивог владара овога свијета. Жељом 
и тумачењем очекивани месија Јевреји-
на удаљен је од човјека у сврху моћи, 
овоземаљске славе и слободе. Човје-
кова нада у долазак Бога на земљу није 
имала праву мјеру, хрлећи у крајности 
необузданог очекивања. Машта Грка 
и чежња Јеврејина нису биле одгова-
рајуће и довољне да отворе очи ума и 
срца, ради спознаје Бога Који је се наста-
нио међу људима. За пуноћу недостајало 
је оно што човјеку често недостаје а то 
је зрно вјере. Рођење Сина Божијег, Бо-
гочовјека Исуса Христа превазишло је 
надреалност маште и непотпуност оче-
кивања, те затекло неспремног човјека. 

Од тренутка када се божанска пјесма 
заорила, човјек је могао да види Бога, да 
Му се поклони, да Га цјелива, да Га до-
дирне, да Га замоли али исто тако могао 
је да Га удари, да Му се руга, да Га пљу-
не, да Га мучи и да Га убије. Човјек није 
спознао Бога! А не спознати Бога не зна-
чи не примијетити Га, него кројити Бога 
по својој мјери, мислити да је Бог онакав 
каквим га ми сматрамо. У таквом магно-
вењу човјек је у стању да се устријеми и 
да усмрти све оно што не одговара њего-
вој мјери, у стању је да убије Бога да би 

оживио своју визију божанства. 
Упркос заблуди о Богу, упркос злој 

намјери упереној против Бога, пјесма 
спасења са витлејемског поља одзвања 
и данас, на свакој божанској литургији 
након ријечи молитве Духу Светом као 
Цару небеском, како рече пророк Ава-
кум Слава Његова покри небеса и земља 
се испуни хвале Његове (Авак 3,3). Слава 
Божија је начин Божијег постојања на 
небесима. Бог постоји у слави, вјечној 
слави, у којој учествују сва небеса, сав, 
за наше очи, невидљиви свијет вијеран 
Богу као Тројици. Ту славу видјели су 
строзавјетни пророци као и новозавјет-
ни пастири. Слави небеса доласком 
Сина Божијег отворио се пут да се про-
ширили и на земљу. Земља сада може 
и треба да досегне поредак неба и по-
стане му подобна у свему. Али како? На 
ред долази човјек, његова одлука, ње-
гова воља, његово дјело и спремност 
на сарадњу са Богом. Земља ће бити 
икона неба само и онда ако на њој буде 
владао мир, али не мир као спонтано, 
случајно или прелазно стање него мир 
као пород правде, како је казао про-
рок Исаија и мир ће бити дјело правде, 
што ће правда учинити биће покој и 
безбрижност довијека (Ис 32, 17). Стање 
истинског мира треба да обавија земљу 
као ваздушни омотач, равномјерно и 



12 | Бр./Nr./3/2025.

стабилно. Такво стање претпоставља од-
суство и најмањег стања немира на овој 
планети, јер ако немир у коме се налази 
брат мој не дотиче моје стање мира, онда 
ја боравим у лажи, у илузији, у злу, у од-
суству љубави према ближњем и према 
Богу. Ако једна душа пати онда осталих 
осам милијарди нема права на радост, 
мир и спокој а ако нешто слично томе 
осјећа душа моја, онда треба да зна како 
у обмани пребива. Како достићи и очува-
ти мир на овом свијету? Анђеоска химна 
нам јасно поручује, добром вољом међу 
људима. Стање хаоса у свијету јесте огле-
дало стања човјекове душе и ума. Воља 
и намјере човјека углавном бивају скри-
вене док су немир, рат, патња, бол и сва-
ки вид страдања видне појаве које се не 
могу заобићи и игнорисати нарочито у 
својим трагичним размјерама уништења 
човјечанства и планете ради нечијих ви-
зија, интереса, хирова... Са једне стране, 
људска уста се не умарају говорећи  о 
добрим намјерама и добрим дјелима а 
са друге, одрасли људи и дјеца умиру од 
глади, жеђи, насилне смрти усљед ратног 
стања. Такав однос изреченог и онога што 
се дешава јасно нам показује да свијетом 
влада лаж, узрочник сваког немира. Како 
испитати да ли је наша воља исправна и 
да ли чезне за истином? Једноставном 
Христовом реченицом да чинимо другоме 

оно што желимо да други чини нама (Мт 
7,12). Као појединци често се плашимо да 
наш подухват, наше намјере и наша воља 
неће имати никаквог учинка и одјека ако 
се залажемо за мир свега свијета али у 
томе је обмана у коју пропадамо. Ако је-
дан може да започне рат, колико тек мира 
двојица могу да донесу овоме свијету, јер 
са таквом двојицом је Христос а са једним 
злим нечастиви који се дијели сам у себи?! 
Добру вољу Господ ће да подржи својом 
вољом и довршиће оно што смо у добру 
и ради добра започели, као што рече цар 
Давид нека буде добра воља Господа Бога 
нашега с нама, и дјело руку наших доврши 
нам... (Пс 90, 17). 

Мир утемељен добром вољом човјека у 
правди начиниће од земље достојну ико-
ну неба. Рођењем Сина Божијег рођена 
је нада и могућност свеопштег спасења 
као зједничког подухвата Бога и човјека 
у миру. На мир и спасење свијета Господ 
сада позива као младенац у јаслама а не 
као Господ Саваот. На мир позива као 
човјек у крајњем смирењу и рањивости не 
показујући силу божанства у слави својој. 

Заиста, сила Божија се у немоћи показа… 
ХРИСТОС СЕ РОДИ!

Јереј Александар Дебељак

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 13 

„МИР ДЈЕЦО!“

Сви смо у животу чули овај поклич, 
или га изговорили и то сигурно не јед-
ном у животу. Било да смо родитељи, 
просветни радници, ученици, у крајњој 
линији дјеца, овај позив на мир, љутити 
или њежан, саставни је дио наших живо-
та у тој мјери да не размишљамо о томе 
шта чујемо кад га чујемо или шта изгова-
рамо кад га изговарамо. 

Али, једно знамо, тражимо мир. 

У овом контексту мир везујемо за ти-
шину, одсуство брбљања, младалачких 
чарки, можда чак и суза услед неких фи-
зичких обрачуна и демонстрација снаге 
(ја сам јачи од тебе и мој тата можа да 
истуче твог тату).

Као дугогодишњи просветни радник, 
много пута (можда и превише) сам зава-
пила за миром у школским клупама, мно-
го пута била игнорисана, мањи број пута 
односила побједу с временом схватив-
ши да од побједе коју је односила моја 
надмоћ и мира који сам њоме добијала 

нисам имала много користи.  Јер мир по 
мојим правилима, заправо није мир, већ 
нека мини учионичка диктаура, а дикта-
тура обавезује диктатора да увијек буде 
на висини задатка у постављању прави-
ла, застрашивању, тражењу послушно-
сти, што ја углавном нисам била у стању 
да испуним. 

Мир, слично љубави, појам је који то-
лико користимо и за којим толико тра-

Тема броја: мир



14 | Бр./Nr./3/2025.

гамо да смо дозволили да нам богатсво 
значења коју носи потпуно исклизне и да 
га схватамо крајње поједностављено и так-
вог узимамо здраво за готово. Као просто 
престанак рата, одсуство борбе, стављање 
тачке на одређену неугодну активност или 
неко душевно стање унутар кога ћемо се 
добро осјећати (тзв. душевни мир).

Међутим, свијет никада није у миру. 
Осим бруталности ратова за које знамо, 
постоје и они о којима не знамо готово 
ништа и пред којима су очи јавности за-
творене. Крв се пролива свуда око нас, 
патња се продужава и остаје једино ау-
тентично стање човјека које не може 
да се одглуми. Мир, у том смислу,  колико 
год га ми тражили не постоји и вјерујем 
у том смислу никада, док овом вијеку не 
дође крај, неће ни постојати. Јер сваки 
политички мир је мир по правилима јед-
не стране, због које ће друга кад тад наћи 
прилику да затражи своју врсту мира.

Ако посегнемо за потрагом тзв. душев-
ног мира, па затворимо очи над свим 
што нас окружује, то може да резултира 
само опаким самозаваравањем да свијет 
око нас не постоји и јалов покушај да га 
игноришемо. Јер све што се догађа око 

нас, догађа се и у нашој нутрини. Ми смо 
сложена бића сачињена истовремено и 
од блата и од Даха Божијег и личности 
које не постоје без љубави. А љубави без 
других личности једноставно, нема. 

Шта то значи у практичном смислу и 
постоји ли духовни мир о коме хришћа-
ни говоре цитирајући оце Цркве?

Вјерујем да постоји, али уз нужно 
претходно прихватање бојишта које се 
првенствено води у нама самима, па тек 
онда на  другом мјесту тј.  изван нас. И 
није то ништа ново, епохално откровењ-
ски, а посебно није нејеванђељски јер 
Христос јасно и недвосмислено каже да 
на земљу није дошао да донесе мир већ 
мач. (Мт. 10, 34)

Као и све Његове ријечи, и ове су под-
ложне различитим интерпретацијама, 
до оних које су могле оправдати бесмис-
леност  нпр. Крсташког или било ког дру-
гог рата, јер ратови увијек имају „више 
циљеве“ у виду, док се само мало дубље 
и контекстуално не  сконцентришемо 
на то што нам се кроз Христову опаску 
говори и откријемо да никакве потребе 
за „вишим циљевима“ нема. Јер просто, 

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 15 

виши циљ од спасења, од свеопштег ва-
скрсења, од живота будућег вијека (који 
су сами по себи крајњи духовни мир), не 
постоји, а до њега се долази мачем разо-
рне оштрице који  сјече све наше заблу-
де, почевши од веза које претстављају 
елементарну зону комфора (дошао сам 
да окренем‚човека против његовог оца, 
кћер против мајке, снаху против све-
крве. Човеку ће његови укућани бити 
непријатељи. (Мт. 10, 35-36)), затварања 
очију пред оним што нас окружује, до 
дијељења ближњих на оне на које треба  
и на које не треба да обраћамо пажњу. 

То је оштрица које пара привидни мир 
који стварамо окрећући леђа другом 
човјеку коме је потребна наша помоћ. 
А потребна је свакоме. И ономе ко се 
чини јачи од нас самих, моћнији или у 
бољој позицији. И њему смо потребни 
јер је љубав као темељ постојања како 
привременог тако и вјечног сваке поје-
диначне личности,  потребна свима, а 
без контакта „очи у очи“ нема потен-
цијал да се развије. 

Мир почиње од узнемирености и то баш 
над том чињеницом. Да смо потребни и да 
не постоји рупа у коју се можемо завући и 

побјећи од своје одговорности. Чак и ако 
је наћемо (рупу) у њој нећемо стећи мир. 

Зато је и поклич „Мир дјецо!“ увијек 
упитан јер може да спута управо такву 
врсту узнемирености, упитаности и по-
требе, и на њихово мјесто наметне ауто-
ритет, врло често, потпуно глув за вапај 
који се крије иза граје. 

Мир за хришћане почиње од одговорно-
сти, а одговорност од дубоке унутрашње 
узнемирености, или како је то Монтењ ре-
као „Онај ко жели упознати своју дужност 
видјеће да му је прва обавеза спознати оно 
што јесте и што му је својствено“, а та 
спознаја је увијек и неизоставно борба. 

Због других, због свијета и свега што 
нас окружује, у чему живимо и чему се 
предајемо. Мир који почиње ту, а ника-
да не губи узнемирење које га покреће 
ствара парадокс. А тај и такав парадокс 
динамику која живот чини оним што је-
сте; дар на који је немогуће узвратити и 
чија љепота жели да буде искориштена. 

У својој пуноти и доброти.

Стојана Валан

Тема броја: мир



16 | Бр./Nr./3/2025.

ВИШЊИ МИР

Мир. Мир је сигурно једна од 
најфреквентнијих ријечи у црквеном 
ријечнику. Налазимо је у свим зајед-
ничким богослужењима. Скоро да нема 
богослужења које предводи свештеник, 
а да се на том богослужењу не окрене 
ка народу и благослови их ријечима: 
мир свима. Света литургија, јутрење, 
вечерње, обреди попут крштења, вјен-
чања, почињу неизоставно великим 
јектенијама које почињу вешеструким 
помињањем мира. Прво позивом да се 
у миру помолимо Господу, па молећи се 
у миру да се помолимо за вишњи мир, а 
потом и за мир свега свијета.  

Очигледно је да се овдје говори о раз-
личитим врстама или макар о различи-
тим нивоима једног истог мира. Обрати-
мо пажњу најприје на први позив. У миру 
Господу се помолимо. Овај позив јасно 
нам указује да ће наша молитва имати 
смисла ако се молимо у миру односно 
да је приступ молитви и свему што нам 
она отвара кроз мир. Узнемирени не мо-
жемо ући у свијет молитве. Приступив-
ши молитви у миру, отпочевши је у миру, 
прво што тражимо од Господа је опет 
мир и то не било какав већ вишњи мир. У 
овој прозби се поред посебног (вишњег) 
мира молимо за спасење душа наших 
односно за наше спасење. Појам спа-
сења у Цркви је увијек имао јасно зна-
чење спасавања од смрти. Уколико се 
истовремено молимо да нам Бог дарује 
спасење и вишњи мир то значи да су они 

у некој тијесној вези. Посматрајмо то на 
следећи начин: различите ствари могу 
пореметити наш мир и отклањањем ути-
цаја тих ствари које ремете наш мир ми 
поново задобијамо мир. Вишњи мир био 
би нешто узвишеније од било ког дру-
гог мира који смо спознали на земљи. 
Вишњи мир је дар одозго, с више, дар 
од Бога. Ако се молимо да нам Бог да-
рује тај мир заједно нам дајући спасење 
душа тј. избављење од смрти, онда то 
значи да ми треба да будемо мирни јер 
је Бог спасавајући нас уклонио највећу 
сметњу, највећи реметилачки фактор 
нашег мира, а то је смрт. 

Христовом искупитељном жртвом 
сидро нашег мира прикачено је за 
сазнање да је смрт већ побијеђена и тим 
сазнањем ми превазилазимо све остале 

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 17 

животне ситуације које нас узнемира-
вају. Молећи се свакодневно за вишњи 
мир ми се молимо Господу да нас не 
лиши тога дара вишњег мира намијење-
ног сваком човјеку и подсјећамо се да је 
тај мир дар од Бога, а не стање постигну-
то нашим способностима.

Пошто се налазимо у периоду припреме 
за празник Рођења Христовог послужићу 
се, да бих дочарао дубину људске потребе 
за миром, једним дивним обичајем који су 
људи у мом крају практиковали о празни-
ку Божића. У телевизијским извјештајима 
о празновању Божића скоро увијек се го-
вори како је Божић празник који се праз-
нује у кругу породице и како се тога дана 
не иде нигдје ван дома. У Херцеговини 
то није случај. Тамо људи у селима у току 
првог Божићног дана посјете сви једни 
друге и приликом тих посјета се међусоб-
но измире. Приликом посјета сви се три 
пута љубе у лице и поздрављају се позна-
тим божићним поздравом: „Мир Божији, 
Христос се роди“, у свјетлу нашег говора 
о миру роди се Христос који спасава од 
смрти. Одговара се са: „Ваистину се роди“, 
дакле заиста се роди Христос који је наш 
избавитељ од смрти. Након овога поздра-
ва сви би настављали живот у заједници 
без освртања на пређашње конфликете 
или било које друге разлоге који су били 
извор међусобног неслагања и немира. 

Да потреба за миром, изражена наве-
деним обичајем, није неки пуки и празни 
божићни обичај схватио сам као дијете 
када је један старац потјеравши овце на 
испашу осјетио да ће умријети. Осјећај 

га заиста није преварио. Држећи се за 
своје старачке груди, сјео је на један ве-
лики камен крајпуташ и пригушеним гла-
сом почео да дозива једну жену која је 
недалеко од њега радила нешто у својој 
башти. Она је, чувши га, бацила алат који 
је држала у рукама и дотрчала до њега. 
Једино што је успио рећи, прије издаха 
било је: „Умирем. Молим те нека ме Петар 
унесе у нашу кућу“. Последња жеља тога 
старца била је да га у његову кућу унесе 
човјек са којим су тада он и његова поро-
дица били у свађи. Уколико га овај унесе 
у кућу након те молбе, а он умре, њего-
ва породица ће се измирити са тим ком-
шијом, а он ће измирен отићи пред лице 
Божије. Тада сам схватио да се анђеоска 
пјесма „Слава на висини Богу и на земљи 
мир, међу људима добра воља“ уткала 
у божићни обичај мира у мом селу, а тај 
обичај продро тако дубоко у срца људи 
у мом селу да је постао један од најваж-
нијих орјентира шта би требало да буде 
најважније крштеном човјеку.

Циљ живота сваког човјека који слије-
ди Христов пут требало би да буде сти-
цање светости. Од својих почетака па 
током све историје Црква је међу својим 
члановима истицала најсјајније примје-
ре оствареног светитељства увршта-
вајући их у календар светих и редовно 
се кроз прославу њихових празника 
сјећајући њиховог постојања у овом 
свијету као постојања оних који су задо-
били вишњи мир. Најранији свети које је 
Црква истакла као свјетионике били су 
свети мученици. Сваког светитеља кога 

Тема броја: мир



18 | Бр./Nr./3/2025.

је прославила Црква, прославила га је 
као онога који је својим животом личио 
на Христа, који је показао у свом живо-
ту карактер Христов. Свети мученици су 
они који су у смислу пројаве карактера 
Христовог у свом животу прошли најзах-
тјевније провјере. Они су, попут Исуса на 
крсту, у тренуцима своје смрти показали 
дубоку вјеру да је смрт већ побијеђена и 
да је зло немоћно и бесмислено. 

Попут Исуса на крсту који је добро-
вољно принио себе на жртву за живот 
свијета, свети Игнатије Богоносац своје 
умирање не види као страшну и не-
подношљиву смрт која га узнемирава 
већ као претварање себе у хљеб који ће 
бити угодан принос Богу. „Пшеница сам 
Божија, и мељем се зубима зверова, да 
се нађем чисти хљеб Христу.“ (Послани-
ца Римљанима Св. Игнатија Богоносца)

Свети архиђакон Стефан умирући под 
ударцима камења, попут Христа на крсту, 
говори: „ Господе, не урачунај им гријех 
овај“! (Дј.ап. 7,60.) Примјер Стефанов по-
казује нам да уколико имамо вишњи мир 
то неизоставно значи да тај мир желимо 
цијелом свијету јер Христос је умро и ва-
скрсао пропутивши пут у живот вјечни 
сваком човјеку, а не само поједницима. 
Уколико попут Стефана показујемо љу-
бав према онима који нас убијају то јасно 
показује да наша љубав обухавата све јер 
дошавши својом молитвом и љубављу до 
оних који нас мрзе ми смо већ њима обух-
ватили сав свијет и уткали дубоко у своје 
биће ону трећу прозбу за мир (за мир све-
га свијета) из велике јектеније.

Пошто смо од наших сеоских обичаја и 
живота отишли до почетака хришћанства, 
вратимо се још једном у двадесети вијек 
и у животе наших дједова. Међу бројним 
страдањима православних у двадесетом 
вијеку као најсјанији примјер истиче се 
свети Вукашин мученик из Јасеновца. На 
овом мјесту нећемо препричавати њего-
во добро познато житије већ ћемо само 
обратити пажњу на пар детаља који осли-
кавају величину вишњег мира и љубави 
која тај вишњи мир жели да прошири на 
сав свијет. Вукашин је у свом страдању, у 
страшној смрти која га је задесила, потпу-
но сачувао мир и још више од тога своме 
убици се савршено мирно обратио рије-
чима љубави: „Само ти сине ради свој 
посао“. Дубина мира и љубави коју је по-
сједовао свети Вукашин види се у ријечи 
сине. Он свога убицу не ословљава рије-
чима попут: непријатељу, убицо, крвниче, 
већ сине. Онако како се родитељ обраћа 
своме дјетету, он се обраћа своме убици и 
та љубав, тај тако дубоки мир нашли су пут 
до најмрачијег и у злу најогрезлијег срца и 
уздрмали га на путу зла и довели до запи-
таности да крене путем покајања. 

На крају, ако се питамо који је најваж-
нији обичај који свако треба да испоштује 
о Божићу, празнику мира, у свјетлу свега 
реченог јасно је да требамо доћи на ли-
тургијску прославу Рођења Христовог 
да се сви заједно помолимо за вишњи 
мир и мир свега свијета, да би се тај мир 
зацарио у нашим животима као што се 
зацарио у животима светих.

протојереј ставрофор Зоран Илић

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 19 

МИР НАРУШЕНИ 

ИСТИНА О НАМА
У једном малом селу по природи ствари 

свако свакога познаје. Наравно, онолико 
колико то једни другима дозвољавају. У сва-
ком случају, људи који ту живе, знају се пои-
менце. Знају, тако, да је извесна становница 
тог села, у више наврата живела у заједни-
ци са другим мушкарцем. Сматрају је, због 
тога, пропалом и грешном па је многи због 
тога презиру и осуђују. Наравно, међу тим 
самопрозваним судијама морала итекако 
има оних који и сами, према критеријумима 
на основу којих другима суде, нису морал-
но чисти. Штавише, тамо и нема морално 
чистих људи, као што их, уосталом, нигде и 
нема. Сви су, свако на свој начин, нечисти. 
Углавном то и сами знају, јер је, ипак, најте-

же слагати самога себе. Управо због тога, 
ваљда да не би мислили о својој нечистоти, 
увек су спремни да осуде другога, као што 
је жена о којој је реч, због мањка смерности 
и чистоте. Све докле осуда не падне на њих, 
разуме се. Најчешће то и јесте покретач 
осуђивања: унапред одбранити и осигура-
ти себе, како неко други свој просуђујући 
поглед не би уперио ка нама. Ова мала се-
оска заједница живи у једном миру, који је 
свакако привидан и лажан, али који им омо-
гућује да наставе онако како су живели јуче 
и сваког претходног дана. Без комешања, 
са јасно познатим и унапред одређеним и 
проказаним ”грешницима”, насупрот којих 
стоје они, лажни, али поносити и гласни 
праведници.

Једног таквог дана, док су, устаљеним 
редоследом, становници тог места ишли 
некуда својим послом, мир овог места уско-
мешала је ни мање ни више управо та жена, 
трчећи и вичући малтене избезумљено, 
махнито, говорећи притом јасну, али ипак 
необичну поруку: Видела сам га! Рекао ми 
је све о мени! Међу нама је! Трчала је, зале-
тала се од човека до човека саплићући се, 
падајући и опет устајући, викала је и, гле: 
одједном у село уносила немир.

Тема броја: мир



20 | Бр./Nr./3/2025.

РУШЕЊЕ КРОВА
Окупљени у кући, људи су се тискали 

желећи да чују новог учитеља, о коме се 
глас већ увелико и незаустављиво ширио. 
Било је међу њима оних који су Учитеља 
већ слушали, трепетом срца ишчекивали 
његову следећу беседу, а било је и оних 
који су чули од некога ко је, опет, чуо од 
некога, да су његове приче и његов однос 
према људима – свим људима – другачији 
од свега што су етаблирани проповед-
ници и учитељи вере иначе говорили и 
били. Прочуло се још и да је само његово 
присуство, а још више када проговори у 
причама, које је некад тумачио, а некад 
остављао слободи оних који су их слуша-
ли, исцељујуће. Шушкало се, мада је било 
превише невероватно за поверовати, да 
Он и чуда чини.

Осећали су у њему неку до сада невиђе-
ну свежину. Одликовао се непосредношћу 
и неизвештаченошћу. Оне су указивале на 
нешто надљудско, док су за неке управо 
оне било показатељ истинског и дубо-
ко људског. (Како је могуће да то двоје 
истовремено буду присутни?) Беседио је 
о стварима о којима се многи свештени-
ци и учитељи нису усуђивали или нису 
желели да говоре. Остављао је утисак да 
говори као неко ко на то има право, ко је-
дини има власт да о таквим – шкакљивим 
– питањима просуђује. Све је то чинио 
пријатељским, неуобичајено благим, али 
мудрим ставом. Његова реч је миловала и 
опомињала истовремено. Било је у њему 
ауторитета који није потицао од положаја 
у друштву, јер као дрводеља положаја ни-

каквог није имао, као ни од припадности 
институцији, јер помазаном свештенству 
или слоју учитеља није припадао. Не, ау-
торитет је потицао од Њега самога, од ис-
тинитости онога што је говорио и лакоће 
са којом је то чинио, као и од лакоће њего-
вог односа према људима. Људи су осећа-
ли да је добро када је он са њима, кад их 
милује својим присуством и речима.

Док је он тог дана говорио у кући која је 
била толико испуњена, као и прилаз улазу 
у њу, да је било немогуће и једном чове-
ку да се провуче, а камоли четворици, са 
крова су се зачули узрујани гласови. Убрзо 
затим кров се затресао, а окупљени су осе-
тили како на њих пада прашина и по који 
комад сламе. И пре него што су могли раз-
умети шта се догађа таму крова заменила 
је јарка Сунчева светлост, а унутрашњост 
просторије испунила се сламом, грумењем 
сувог блата и непокретним човеком кога су 
пријатељи донели пред Учитеља.

Да би до Њега дошли они најупорнији 
били су спремни да све испреметају нао-
пачке, да одвале кров, да упрашњаве и по-
ремете друге. Били су спремни да одбаце 
ред и наруше мир.

МАЧ
Проходио је по градовима и селима, 

учио по синагогама и проповедао добру 
вест, Јеванђеље, о Царству Божијем, ис-
цељивао је сваку болест и немоћ у народу. 
Видевши да су људи често остављени као 
што бивају остављене овце без пастира, и 
да су због тога сметени и изгубљени, било 
му их је жао. Зато је сазвао своје ученике, 

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 21 

понајпре најближих дванаест, и говорио 
им Реч, поучавајући и припремајући их да 
наставе проповед о Царству Небеском.

Ученици су приметили да је ово био је-
дан од оних дана када им је говорио јед-
ним тежим, нешто строжијим, некако и 
суморнијим тоном, али неумањено значај-
ним и аутентичним. Изрекао је у тој бесе-
ди мноштво важних, али тешких, мноштво 
неугодних речи. Рекао је да свакој кући у 
коју буду одлазили најпре назову мир го-
ворећи: ”Мир дому овоме!” Рекао им је да 
морају бити мудри као змије, а безазлени 
као голубови јер их шаље међу људе као 
када овце зађу међу вукове. Већ је то на 
ученике оставило помало неугодан ути-
сак. А онда је рекао нешто што је испрва 
деловало противречно свему што је про-
поведао и што се, на изглед, издвајало 
грубошћу. Неки од ученика питали су се 
шта то значи и како то уопште може бити. 
Свака реч одзвањала им је у ушима попут 
некаквог неугодног звука:

”Не мислите да сам дошао да донесем мир 
на земљу; нисам дошао да донесем мир, 
него мач. Јер сам дошао да раставим човека 
од оца његовог и кћер од матере њезине и 
снаху од свекрве њезине. И непријатељи чо-
веку постаће домаћи његови. Који љуби оца 
или матер већма него мене, није мене до-
стојан; и који љуби сина или кћер већма него 
мене, није мене достојан. И који не узме крст 
свој и не пође за мном није мене достојан. 
Који чува живот свој, изгубиће га, а који изгу-
би живот свој мене ради, наћи ће га.” 

Убрзо након ових речи завршио је своју 
беседу. Неуобичајено грубо звучали су 

неки делови, али понајвише се издвајало 
супротстављање мача и мира. Како је мо-
гуће да овај Исус, који својим присуством 
и беседом доноси мир и одише њиме, 
каже да није дошао да донесе мир, него 
мач?! Да ли су све погрешно разумели до 
сада? Изговорене речи врло лако могле су 
учинити да им се заврти у глави.

***
Кад су били насамо неко се усудио да 

постави питање које се само наметало: 
како се задобија мир, али не земаљски, не 
овај површни који се брзо склопи, а још 
лакше и сруши, већ мир који просијава из 
Царства Небеског? Па да, одговор је, опет, 
био очигледан, тиме што се задобије Цар-
ство. Но, на том путу, ако се њиме заиста 
ходи, пролази се кроз нека болна стања, 
човек мора да се упусти у авантуру правог 
упознавања себе. А онда оно што је лоше, 
оно што је у њему лаж, лицемерје, гордост, 
сујета, самољубље – све то што квари и 
прља Божији лик у њему, све то мора да 
одстрани. Без компромиса, без анестезије. 
Да није то значење мача? Оштрица која ће 
најпре направити рез, изазвати дар-мар и 
покварити устаљени, добро познати, али 
дубоко учмали и утрнули, традиционални 
начин живљења, оно што се назива рути-
ном. Сечиво које ће извесно изазвати бол, 
али после кога се тек, и једино, уистину 
може задобити мир Божији.

Да, до Мира Божијег долазе они који су 
довољно храбри да најпре одбаце свој 
лажни мир.

Јереј Ненад Живковић

Тема броја: мир



22 | Бр./Nr./3/2025.

Прилози из веронауке

НАШ БОЖИЋ
Божић је дан радости и заједништва, када се окупљамо са породицом и пријатељима. 

Ујутро устајемо раније него обично да би могли очитати „Оченаш“ и доручковали заједно. 
После идемо на Литургију у цркву. Тамо сретнемо пуно пријатеља. Када је служба готова 
идемо кући и спремамо се да би ишли код бабе. Ту се скупи цијела наша фамилија. Поподне 
запалимо свјећу и очитамо молитву а онда ручамо. Остатак вечери провидимо заједно.

ШТА ЈЕ НАШ БОЖИЋ?
Божић је један од најважнијих празника у 

Србији. На овај дан, који се слави 7. јануара, 
обележава рођење Исуса Христа и симбо-
лизује мир, љубав и заједништво. За нас је 
најбитније да дан Исусусовог рођења про-
водимо са породицом, пријатељима и по-
знаницима. На тај дан се приближујемо Богу. 
Порука Исусовог рођења је: „Не бој се“. Тај дан 
значи мир јер су сви сретни и рођење Исуса 
Христа је нови почетак за човјечанство.

Породица Ђерић, 
узраст од 14 до 17 година

Са великим задољоством сам прихватио предлог свештенства Црквене општине 
Минхен да се у оквиру веронауке организује конкурс за објаву писмених радова и црте-
же на тему „Божић у мом дому“. У дивном разговору су деца са одушевљењем причала о 
Божићу, обичајима и својим сећањима на овај велики празник. По прегледу приспелих 
радова одлучили смо се да два цртежа и један писмени рад објавимо у овом броју Све-
чаника. У њима је на леп и веростојан начин приказана радост и топлина празновања 
Божића у домовима наших људи који живе у дијаспори.

Јустин Емрековић, вероучитељ



Бр./Nr./3/2025. | 23 

Recenzije

У РЕДУ ЈЕ ДА (ПОНЕКАД) 
НИСИ У РЕДУ.
Приказ филма ”Све у мојој глави”
(Inside Out)
 

У данима пред божићне празнике у дијелу 
свијета  у коме живимо, у цивилизацији која 
је настала на темељима хришћанске култу-
ре и кога називамо Западом влада стање 
хаотичне еуфорије. Сви су у журби, јурња-
ви, стресу, гоњени потребом (императивом) 
да досегну зацртани пословни или приват-
ни циљ, да напречац исправе почињене 

грешке, закрпе финансијске рупе, покупују 
поклоне и оду на заслужени одмор. Јер за 
вријеме божићних празника, као ријетко 
када у току године, наступа мир. Или боље 
рећи примирје. Пријеко потребна пауза од 
убитачног (само)наметнутог животног тем-
па који меље током цијеле године.

Божић се одвајкада с правом сматра и 
доживљава породичним празником. Тада 
се окупљају ужи и шири чланови породи-
це проводећи заједно вријеме за трпезом, 
размјењујући поклоне дружећи се једни 
са другима. 

Један од саставних дијелова породичних 
божићних „ритуала“ је и заједнички одлазак 

у биоскоп или гледање филмова код куће. 
Већ у раном периоду историје филмске и те-
левизијске индустрије је почела да се развија 
посебна подврста (жанр) породичног филма 
– такозвани божићни филм. У ову категорију 
спадају екранизације бајки и божићних при-
ча (од њих је свакако најпознатија Дикенсова 
„Божићна прича“ – A Christmas Carol) као и по-
родичне комедије („Сам у кући“ -Home Alone). 

Мноштво квалитетом веома различитих 
филмских и телевизијских остварења већ де-
ценијама обрађују (експлоатишу) мање више 
исте теме – питање шта су истинске вријед-
ности у животу,  подсјећају да је породица 
најважнија и колико је битно да у нама сачу-
вамо способност и чистоту дјечије радости. 
Ови филмови се дотичу наше сентиментал-
ности, сладуњавим причама и устаљеним на-
ративним моделима су усмјерени на буђење 
одређених емоција, трудећи се да код гледа-
оца изазову носталгично осјећање угодно-
сти, њежности и топлине породичног дома. 

Осјећања играју важну (примарну) улогу 
у доживљају филма, као уосталом било ког 
умјетничког дјела али и свијета у коме жи-
вимо. Због тога је важно да се схвати њихов 
значај. Управо због тога овога пута пишем о 
филму који својом темом и стилом не припа-
да конвенционлано жанру божићњег фил-
ма али би свакако требало да буде саставни 
дио репертоара породичног биоскопа у ове 
празничне дане.

Ријеч је анимираном филму „Све у мојој 
глави“ (Inside Out) из 2015. године. Остварењу 
које долази из радионице чувеног „Пиксар“ 
(Pixar) студија који је задњих тридесет годи-
на изњедрио неколико правих ремек дјела 



24 | Бр./Nr./3/2025.

Recenzije

филмске умјетности попут „Приче о играчка-
ма“ (Toy Story), „У потрази за Немом“ (Finding 
Nemo), „Волија“ (Wall-E), „До неба“ (Up). 

Све у мојој глави је прича о постању и 
развоју људског микрокосмоса, нашег уну-
трашњег свијета сачињеног од осјећања, 
мисли, сјећања, свјести, подсвјести. У њој од 
рођења пратимо Рајли (Riley), дјевојчицу која 
одраста срећно у идилчном породичном 
окружењу у малом градићу америчке провин-
ције. Већ у првим сценама упознајемо главне 
карактере приче. Поред радосних и брижних 
родитеља полако се појављују пет водећих ли-
кова - пет основних персоникованих емоција: 
Радост, Страх, Бијес, Гађење и Туга. Како Рајли 
расте, упознаје родитеље, успоставља однос 
са њима и свијетом око себе тако и њене емо-
ције постају сложеније, активније, живље. Оне 
вриједно раде, неуморно управљају Рaјлије-
вим мислима, потребама, жељама, поступци-
ма сортирајући сјећања у краткорочна и дуго-
рочна потпомажући тиме градњу тзв. „острва 
примарних сјећања“ - основних упоришта 
људске личности. Убрзо сазнајемо да свака од 
пет емоција има своју улогу у Рајлијевом жи-
воту. Радост се труди да дјевочица буде срећ-
на, Страх је чува од опасности, Бијес јој даје 
снагу да се бори за себе, Гађење одбија од ње 
потенцијалне болести. Једино је нејасна улога 
Туге и питање њене сврхе и улоге постаје тема 
водиља ове филмске приче.

Првих једанест година Рајлијевим емотив-
ним животом управља Радост. Она усклађује 
и контролише друге емоције градећи ста-
билну основу за развој личности главне 
протагоњистиње. Проблеми настају када се 
родитељи одлуче да напусте идилично мало 

мјесто и преселе у Сан Франциско. Рајлијев 
цијели живот се окреће на главу. Одвојена 
од пријатеља, дома, поред родитеља који све 
мање имају времена за њу, живећи у празној 
соби и непознатом великом граду, Рајли по 
први пут почиње да се осјећа усамљеном. 
Све ове немиле спољашње промјене почињу 
да утичу негативно на њен унутрашњи живот. 
У Рајлијевом микрокосмосу наступа хаос. Ра-
дост бива потиснута и њеним понашањем по-
чињу да управљају друге примарне емоције 
Гађење, Бијес, Страх и на крају Туга. Емотив-
на олуја почиње видно да утиче на Рајлијево 
понашање и она све чешће улази у сукоб са 
родитељима, не успјева да се успостави нова 
пријатељства и доживљава разочаравјући 
неуспјех у њеном омиљеном спорту. Ово 
доводи у опасност основе њене емотивне 
стабилности – „острва примарних сјећања“ 
која почињу полако да се гасе. У акцију спа-
савања креће Радост заједно са, што је при-
лично изненађујуће, Тугом. Оне пролазе кроз 
свијет неуоролошких и психичких процеса 
који су се одвијају у нама тражећи начин да 
врате контролу над Рајлијевим емоцијама. У 
њиховој својеврсној авантури сусрећу и Бинг 
Бонга, Рајлијевог имагинарног пријатеља из 
раног дјетињства који им помаже да нађу пут 
до контролног центра и на крају ипак успије-
вају да успоставе емотивну равнотежу и спа-
се Рајли од чињења велике грешке. 

На драматуршком врхунцу ове узбудљиве 
и прелијепе приче сазнајемо важност туге 
у човјековом животу. Она нам помаже да 
прихватимо неминовност негативних  и теш-
ких искустава и даје нам шансу да их на здрав 
начин уградимо у нашу личност. У тренуцима 



Бр./Nr./3/2025. | 25 

Recenzije

када губици, разочарења, разни животни по-
рази потресају нашу емотивну и духовну ста-
билност, када почнемо да губимо унутрашњи 
компас и не знамо како и гдје даље, туга нам 
помаже да се суочимо са осјећајем празнине 
и бола. Кроз њу ми емотивно проживљавамо 
(и преживљавамо) реалност живота и истину 
да и најтежа стања у животу могу да се пре-
броде ако је неко уз нас, ако нисмо сами. У 
одсудном тренутку приче, када Рајли изгледа 
потпуно изгубљено у свом болу, туга откри-
ва потиснута сјећања на претходне губитке, 
разочарења и поразе и подсјећа је да у тим 
моментима није била сама, него окружена 
љубављу и подршком својих најмилијих. И 
управо искуство подршке, тог дивног дара 
људскости, уноси мир и даје утјеху на којој се 
темељи нада у то да ће бити боље. Пут ка исј-
цељењу је већ почео.

Филм „Све у мојој глави“ је прелијепа прича 
о одрастању која на јединствен начин при-
казује сложеност односа између човјековог 
унутрашњег свијета са спољашним. Открива 
да човјеково постојање, развој његових спо-
собности и потенцијала (талената) од самог 
почетка зависи од заједнице са другим. Ко-
лико смо окружени љубављу, толико ћемо 
бити емотивно стабилнији и способнији да 
волимо. Ова прича нас учи да све емоције, 
поготову оне примарне, играју важну улогу 
у формирању наше личности и да је сасвим у 
реду што понекад нисмо у реду. 

Овакав поглед на живот се подудара са 
хришћанским схватањем да човјек добија 
прилику да у себи оствари оно што назива-
мо људскост тек онда када ступи у истински 
однос са другим кога препознаје као свога 

ближњег. Човјек је биће односа створено да 
прима у себе свијет, да га упознаје и својим 
стваралачким енергијама обликује и преоб-
ражава. Тиме човјек открива да је свијет чији 
је саставни дио добар и да постојање има 
смисао постепено се припремајући да упозна 
његовог Творца. То познање буди у нама пре-
лијепо осјећање радости. Међутим кроз од-
нос са свијетом ми такође упознајемо и тамну 
страну постојања – коначност, несталност, 
пропадљивост. Прилично рано сазнајемо да 
свијет у злу лежи, да постоје бол, страдање и, 
човјеков највећи непријатељ, смрт. Ово иску-
ство буди у нама немир, несигурност и страх. 
Зато је веома важно да откријемо у себи 
способност да се суочимо са њима. Туга нас 
прати у пловидби кроз узбуркане воде наших 
емоција и помаже да нађемо пут ка мирној 
луци све док имамо у себи наду да нећемо 
потопнути и вјеру која нам показује пут.

Зато „Све у мојој глави“ у основи и јесте 
божићни филм који не манипулише нашом 
сентименталношћу него нас учи шта су емо-
ције, која је њихова улога у развоју човјекове 
личности и да све оне, па чак и туга, имају свој 
смисао. У реду је да понекад нисмо у реду све 
док у нама постоји нада да ће нам неко пру-
жити руку спасења. 

Ова и све друге божићне приче су истините 
онолико колико успијевају да нам помогну да 
схватимо да је живот јединствена тајна и да 
је све што носимо у себи непроцјењив дар. 
Када нам то постане јасно бићемо спремни 
да прихватимо Онога који је једне витлејем-
ске ноћи дошао у свијет да донесе мир, утјеху 
и спасење.

 Јереј Драгиша Јеркић



26 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике



Бр./Nr./3/2025. | 27 

Leitwort

Liebe Leser,

Mit diesen einleitenden Worten freuen wir uns, Ihnen die neue, festliche Ausgabe der 
„Svečanik“, der Zeitschrift der Serbischen Orthodoxen Kirchengemeinde München, zu prä-
sentieren. Nach einer Übersicht über Ereignisse aus der Diözese Düsseldorf und Deutsch-
land und der Münchener Kirchengemeinde, die von unserer Mitarbeiterin Ana Janković 
vorbereitet wurde, veröffentlichen wir einen sehr interessanten Text über die Ikone von 
der Gottesmutter der Milchnährerin (Mlekopitateljnica) von Dušan Janković, angeregt 
durch die Ankunft einer Replik dieser wundertätigen Ikone in der Kirche des Heiligen Jo-
hannes Vladimirs in München.

Im vergangenen Jahr war unser Kirchenzentrum im Rahmen der Vortragsreihe „Kirche 
im Dialog“ Gastgeber von Referenten aus anderen christlichen Kirchen, Theologiepro-
fessoren und Experten aus verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen. Diesmal veröf-
fentlichen wir die schriftliche Version eines Vortrags, den Seine Exzellenz, der Bischof von 
Brașov, Herr Sofian, in unserem Haus über einen der größten rumänischen und allgemein 
orthodoxen Geistlichen des 20. Jahrhunderts – Vater Theofilos Paraian – gehalten hat.

Im Geist des Weihnachtsfests, in dessen Zeit diese Ausgabe erscheint, haben wir ent-
schieden, dass das Thema dieser Ausgabe Frieden sein soll. Im Rahmen dieses Themas 
können Sie die Predigt von Vater Alexander Debeljak „Die Erde als würdiges Abbild des 
Himmels“ sowie sehr inspirierende Texte von Stojana Valan „Frieden, Kinder!“, „Höchster 
Frieden“ von Vater Zoran Ilić und „Frieden gestört“ von Vater Nenad Živković lesen.

In der neu eingerichteten Rubrik „Beiträge aus dem Religionsunterricht“ hat der Reli-
gionslehrer Justin Emreković einige kürzere schriftliche Arbeiten und Zeichnungen von 
Religionsschülern zum Thema „Weihnachten in meinem Zuhause“ ausgewählt und vor-
bereitet.

Wir schließen diese Ausgabe der „Svečanik“ mit einer Rezension des Films „Alles in mei-
nem Kopf“ von Vater Dragiša Jerkić ab.

Zum Abschluss unseregrüßen wir Sie in der Hoffnung, dass Sie die festlichen Tage und den 
Beginn des neuen Jahres in Gesundheit, Frieden und wahrer Freude verbringen werden.

Der Friede Gottes, Christus ist geboren!
Die Redaktion von „Svečanik“



28 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике

In der Hoffnung, dass uns der Stern von 
Bethlehem den Weg zur Erkenntnis des 

Friedens, der Liebe und der wahren 
Freude erleuchten wird, senden wir Ihnen 

den ehrwürdigen Weihnachtsgruß:

Friede Gottes, Christus ist geboren!
Gesegnete Weihnachtstage und ein frohes 

Neues Jahr wünschen Ihnen
die Priester der Serbischen Orthodoxen 

Kirchengemeinde München



Бр./Nr./3/2025. | 29 

Überblick

Es sind bereits zwanzig Wochen seit dem Fest 
der Pfingsten vergangen, und in dieser Zeit ha-
ben wir viele schöne Momente im Zusammen-
hang mit unserer kirchlichen Gemeinschaft in 
Deutschland, insbesondere in München, erlebt. 
Ich möchte auf einige dieser Momente zurück-
blicken, von denen ich denke, dass sie den größ-
ten Einfluss auf uns alle hatten.

Einer der wichtigsten Ereignisse war der Be-
such unseres Patriarchen Porfirije. Seine Heilig-
keit, der serbische Patriarch Herr Porfirije, be-
suchte die Gemeinde in Hamburg, wo er am 
Fest der Herabkunft des Heiligen Geistes auf die 
Apostel die Heilige Hierarchische Liturgie feier-
te und dabei die Weihe der Kirche des Heiligen 
Erzengels Michael durchführte. Seine Heiligkeit 
nahm auch an einem Gedenkgottesdienst für 
die serbischen Offiziere teil, der an den Pfingst-
Soul-Tagen auf dem Friedhof Ohlsdorf in Ham-
burg abgehalten wurde. Der Gedenkgottes-
dienst wurde von seiner Exzellenz, dem Bischof 
von Bihać und Petrovac, Herrn Sergije, unter 
Anwesenheit seiner Eminenz, des Erzbischofs 
von Düsseldorf-Berlin und Metropoliten von 
Deutschland, Herrn Gregorios, der verehrten Bi-
schöfe von Washington-New York und Ostameri-
ka Irinej sowie Hum Jovan, dem Klerus und den 
Gläubigen gefeiert.

Im Kloster der Himmelfahrt der Heiligen Got-
tesmutter wurde im Juni das Patronatsfest der 
Diözese Düsseldorf und Deutschland gefeiert 
– der heilige Nikolaus von Žiča. Die Feierlichkei-
ten begannen mit einer Vigil. Die Heilige Hier-
archische Liturgie wurde von seiner Eminenz, 
dem Erzbischof von Düsseldorf-Berlin und Me-
tropoliten von Deutschland, Herrn Gregorios, 
gefeiert, der nach dem Lesen des Evangeliums 

die Anwesenden mit einer Predigt ansprach. 
Seine Eminenz erwähnte ein Buch von Heiligem 
Nikolaus, „Gebete am See“, und wies auf die Be-
deutung und Aktualität hin, die dieser, ich wage 
zu sagen, serbische Psalter im Leben eines jeden 
Christen hat.

In seiner berühmten Rede in London im Jahr 
1916 in der Kirche von St. Paul sprach der heili-
ge Nikolaus zu einem der wichtigsten Feste für 
jeden, der „aus einem kleinen Land auf dem Bal-
kan“ kommt. Vidovdan wurde in unserer Diözese 
in Frankfurt, Osnabrück, Düsseldorf, München, 
Rosenheim, Traunreut, Nürnberg, Kassel und Es-
sen gefeiert. Je nach den Umständen und Mög-
lichkeiten wurde in vielen Kirchengemeinden 
ein reichhaltiges kulturelles und künstlerisches 
Programm organisiert.

Ich hoffe, die Übersetzung entspricht Ihren Er-
wartungen! Lassen Sie mich wissen, ob Sie noch 
weitere Abschnitte haben oder etwas angepasst 
werden muss.

Leider wird, wie es im Leben oft der Fall ist, 
das Leiden der Menschen in den Überschwem-
mungen in der Region Jablanica und Konjic in 
Erinnerung bleiben. Ich bin überzeugt, dass 
jeder, wenn nicht auf finanzieller Weise, dann 
sicherlich im Gebet mit den Betroffenen ver-
bunden war.

Hinter uns liegen auch einige schöne Jubilä-
en. Im September feierten wir dreißig Jahre der 
KirchenGemeinde in Augsburg, dreißig Jah-
re der KirchenGemeinde in Fildern-Schwen-
ningen und im Oktober fünfzig Jahre seit der 
Gründung der KirchenGemeinde in Dortmund.

Zu Beginn des Herbstes wurden, wie immer, 
Gebetsgottesdienste zum Beginn des Schul-
jahres abgehalten, und auf diese Weise haben 



30 | Бр./Nr./3/2025.

Überblick

wir unseren Jüngsten den Grundstein gezeigt, 
auf dem später alles im Leben aufgebaut wird.

Da wir nie wirklich aufhören zu lernen, sind ver-
schiedene Vorträge und Buchpräsentationen, die 
im Gemeindezentrum der KirchenGemeinde in 
München stattfinden, sehr nützlich. Im Rahmen 
der Serie „Kirche im Dialog“ war einer der Gäste 
Seine Exzellenz, Bischof Sofijan von Kronstadt, der 
einen hervorragenden Vortrag über den heiligen 
Theophilus, den „Vater der Freude“, hielt. Die An-
wesenden konnten eine außergewöhnliche Ge-
schichte und Zeugnis über das ungewöhnliche 
Leben, den Kampf, das Werk und das geistliche 
Erbe eines der größten orthodoxen Geistlichen 
des 20. Jahrhunderts hören. Weitere Gastvor-
tragende waren die Psychotherapeutin Marija 
Joksimović, die einen Vortrag zum Thema „Glaube 
und/oder Psychotherapie“ hielt, Luka und Kuzma, 
die ebenfalls Gesprächspartner in der neuen Epi-
sode des Podcasts „Münchener Gespräche“ wa-
ren, die auf unserem YouTube-Kanal zu finden ist 
(siebte Episode der dritten Staffel), und über das 
Thema „Wenn du in die Augen des Sieges und der 
Niederlage blicken kannst“ – der Sinn des Sports 
und seine Rolle in der körperlichen und geisti-
gen Entwicklung des Menschen sprachen. Der 
Psychologe Dr. Vlajko Panović hielt einen Vortrag 
über „Die häufigsten Fehler in der Erziehung von 
Kindern“. Pater Ilija Romić, den wir am häufigsten 
in der Rolle des Gastgebers gesehen haben, war 
diesmal als Gast eingeladen. Pater Ilija hielt einen 
sehr interessanten Vortrag zum Thema „Über Ex-
orzismus und andere Neuerungen“, in dem er den 
Einfluss der Filmindustrie und der Massenmedien 
auf die Menschen heute beschrieb, was unter 
anderem zu einer verharmlosenden Auffassung 
von Besessenheit geführt hat. Seine Eminenz, der 
Erzbischof von Düsseldorf-Berlin und Metropo-

lit von Deutschland, Herr Gregorios, stellte sein 
neues Buch „Der Fremde im Wald“ vor, in dem er 
einen Teil seines Aufenthalts im Kloster Ostrog 
beschrieb und den Einfluss, den die Gespräche 
mit einem geheimnisvollen Fremden im Wald 
auf ihn hatten. In diesem Herbst fand auch eine 
Buchpräsentation statt, bei der wir die Gelegen-
heit hatten, Zoran Kostić „Cane“, den Frontmann 
der Gruppe „Partibrejkers“, zu hören, der über 
sein Buch „Kreuzworträtsel“ sprach. Für Liebhaber 
der Literatur ist es wichtig zu erwähnen, dass der 
Online-Buchladen der Diözese Düsseldorf und 
Deutschland eröffnet wurde, so dass Interessierte 
Titel bestellen können, die dort verfügbar sind.

Ich hoffe, diese Übersetzung entspricht Ih-
ren Erwartungen. Lassen Sie mich wissen, falls 
Sie weitere Abschnitte benötigen oder Ände-
rungen wünschen.

Am Sonntag, den 20. Oktober, wurde in der 
Kirche des Heiligen Johannes Vladimir in Mün-
chen nach der Eucharistischen Versammlung, 
im Beisein einer großen Zahl von Gläubigen 
aus München und der Umgebung, das wun-
dertätige Ikon von der Gottesmutter „Milch-
spendende Mutter Gottes“ feierlich empfan-
gen. Mit dem Segen des Abtes des Klosters 
Hilandar wurde eine Kopie dieses wunder-
tätigen Ikons angefertigt und der Münchener 
Kirche zur Aufbewahrung und zum geistlichen 
Nutzen aller, die sich ihr nähern, übergeben.

Ich möchte diese Gelegenheit nutzen, um un-
seren Priestern für ihre Gebete, Ratschläge und 
Segnungen zu danken, die eine unglaubliche 
Anstrengung in die Erhaltung und Verbesserung 
unserer Gemeinschaft stecken. Ich möchte mich 
auch bei allen bedanken, die bei den Kirchen 
helfen, für ihre selbstlose Arbeit und den Einsatz 
ihrer Freizeit zum Wohl von uns allen.



Бр./Nr./3/2025. | 31 

Empfang der Ikone 
Bogorodica Mlekopitateljnica

„Gesegnet sei der Leib, der Dich getragen hat, 
und die Brüste, die Du gesogen hast“, so lautet ein 
Satz aus dem heiligen Evangelium nach Lukas, ge-
richtet an das göttliche Kind Christus. Diese heilige 
Wahrheit bildet die Inspirationsquelle für heilige 
Theologen, Dichter, Ikonenmaler, Freskomaler und 
Gebetspersonen. Aus diesen Worten entstanden 
die ikonografischen Darstellungen der „Bogoro-
dica Mlekopitateljnica“ oder auf Griechisch „Galak-
totrophuse“ – was „Diejenige, die Milch spendet“ 
bedeutet. In solchen Ikonen und Fresken ist die 
Gottesmutter, die Jungfrau Maria, dargestellt, wie 
sie den kleinen Jesus mit der Brust füttert – den-
jenigen, der die ganze Welt erschaffen hat. Diese 
Kompositionen stammen aus den alten früh-
christlichen Zeiten, und über diese Wahrheit – das 
Stillen durch die Gottesmutter – haben auch die 
Apostel und Evangelisten Lukas sowie viele Heili-
ge der östlichen Kirche geschrieben. Zu ihnen ge-
hören insbesondere Heilige wie Ephraim der Syrer, 
Romanos Melodos, Klemens von Alexandrien, und 
es wird auch in Predigten von Heiligen wie Anto-
nius von Alexandria, Amphilochius von Ikonium 
und Johannes Chrysostomos erwähnt. In einem 
dieser Schriften wird erwähnt, dass – während die 
Jungfrau Maria den Herrn Jesus stillte – sie Leben 
für die ganze Welt spendete. Es ist wichtig zu beto-
nen, dass die Darstellungen der Mlekopitateljnica 
ihre Rolle als Mutter betonen, neben ihrer Rolle in 
der Erlösung der ganzen Welt, wie sie meistens in 
den meisten Ikonen und Fresken dargestellt wird, 
in denen sie ihre Keuschheit und Heiligkeit zeigt.

Diese heilige Überlieferung der Orthodoxen 
Kirche gab den Malern und Freskenmalern einen 
starken Anstoß, die Darstellungen der Mlekopita-
teljnica in der gesamten orthodoxen Welt zu ver-

breiten. Schon seit den frühesten Zeiten sind diese 
Darstellungen in heiligen Stätten wie dem Heiligen 
Land, Syrien, Ägypten präsent, und später auch in 
der gesamten byzantinischen Welt. Besonders 
hervorstehend war sie in Ägypten, wo im Roten 
Kloster Fresken aus dem 7. Jahrhundert in gut er-
haltenem Zustand zu sehen sind. Im Kloster von St. 
Antonius wurde während einer kürzlichen Restau-
rierung ebenfalls eine Ikone der Mlekopitateljnica, 
vermutlich aus dem 13. Jahrhundert, gefunden, 
was ihre jahrhundertelange Präsenz in Ägypten 
zeigt. Dieser ikonografische Typ breitete sich auch 
im Westen aus und wurde in der italienischen Ma-
lerei von 13. bis 15. Jahrhundert gerne dargestellt.

Was unsere Regionen betrifft, so wurde die 
heilige Gottesmutter Mlekopitateljnica nicht oft 
dargestellt. In den serbischen mittelalterlichen 
Klöstern sind Darstellungen dieses Themas selten 
zu finden. Die bekanntesten und ältesten Darstel-
lungen der heiligen Jungfrau, wie sie das göttliche 
Kind stillt, in unserer mittelalterlichen Kunst sind in 
zwei Fresken und zwei Ikonen verzeichnet.

Der heilige Erzbischof von Serbien, Danilo II. 
(Herrschaft 1324-1337), war eine sehr gebildete 
Person, Abt des Hilandar-Klosters, Autor von Bio-
grafien serbischer Könige und Erzbischöfe sowie 
Diplomat von König Stefan Dečanski. In der Pa-
triarchenkirche von Peć baute er und hinterließ 
als sein Vermächtnis die „Priprata“, in der über den 
südlichen Türen eine Freske der Mlekopitateljni-
ca zu sehen ist, die wahrscheinlich aus der ersten 
Hälfte des 14. Jahrhunderts stammt. Auf dieser 
Freske sitzt sie auf einem Thron und stillt den klei-
nen Christus, während zwei Engel verwundert 
und voller Unglauben zuschauen, wie die Jung-
frau den Ernährer aller mit Milch füttert.

DIE „BOGORODICA MLEKOPITATELJNICA“ 
(GOTTESGEBÄRERIN  MILCHSPENDERIN)



32 | Бр./Nr./3/2025.

Die „Bogorodicina crkva“ (Kirche der Gottesge-
bärerin) im Kloster Mateič liegt in der Nähe von 
Kumanovo in der Skopje-Region. Die Stifter dieses 
Klosters sind Kaiserin Jelena und der heilige Kaiser 
Uroš V. Es wurde Mitte des 14. Jahrhunderts ge-
baut und bemalt. In der Kirche kann man ebenfalls 
an der südlichen Wand die Mlekopitateљnica se-
hen, die steht und ihren Sohn stillt.

In Hilandar, im Garten neben dem Eingang, be-
findet sich die Kirche des Heiligen Trifon. Es ist nicht 
bekannt, wer der Stifter der Kirche war und wann 
sie erbaut wurde, aber man vermutet, dass sie aus 
dem 17. Jahrhundert stammt. Die Kirche hat keine 
Fresken, aber es ist ein bemerkenswerter Ikonos-
tas in ihr, den der Mönch Georgije Mitrofanović 
Anfang des 17. Jahrhunderts bemalt hat. An der 
westlichen Wand befand sich die Ikone der Mleko-
pitateljnica, die ebenfalls von Mitrofanović gemalt 
wurde, und die heute in der Schatzkammer des 
Hilandar-Klosters liegt. Die Ikone ist von kleiner 
Größe, 30x45x3,5 cm.

Mit Sicherheit ist die bekannteste, älteste und 
majestätischste das wundertätige Bild der Gottes-
mutter Milchspenderin, das sich in der Typikar-
kirche der Karyes-Klause des Heiligen Sava des 
Geheilten befindet und als große Heiligkeit im ser-
bischen Volk verehrt wird. Das Bild hat die Maße 
120 x 84 cm. Es zeigt die heilige Gottesmutter, 
die das Gotteskind mit beiden Händen in ihrem 
Schoß hält und es stillt, dabei sanft zu ihm hinü-
berblickend. Ihr Alter ist nicht genau bekannt, es 
ist jedoch wahrscheinlich älter als allgemein ange-
nommen, und gemäß einer Tradition, die im Klos-
ter Hilandar aufgezeichnet wurde, befand sich das 
heilige Bild einst im Kloster des Heiligen Sava des 
Geheilten, das nahe der heiligen Stadt Jerusalem 
lag. Vor seinem seligen Tod teilte der heilige Abt 
der versammelten Bruderschaft prophetisch mit, 
dass sein Abtsstab und das heilige Bild der Milch-
spenderin einem Mönch aus dem Westen überge-

ben werden sollten, einem Prinzen, der denselben 
Namen wie er tragen würde, und dass dieser nach 
vielen Jahren erscheinen würde. Vor diesem Bild 
entschlief er, und die Bruderschaft erinnerte sich 
gut daran und überlieferte sein Gebot von Gene-
ration zu Generation.

Sieben Jahrhunderte nach dem Tod des Heili-
gen Sava des Geheilten wurde auf dem Berg Athos 
Rastko Nemanjić in den Mönchsstand aufgenom-
men und nahm den Namen Sava, nach dem gro-
ßen heiligen Vater des Ostens, ohne zu wissen, 
welches große göttliche Vorsehung er zu erfüllen 
hatte. Nach großem asketischen und spirituellen 
Einsatz und vielen heiligen Taten, die er mit Gottes 
Gnade vollbracht hatte, als erster serbischer Erzbi-
schof, begab er sich auf eine Pilgerreise ins Heilige 
Land. Nachdem er heilige Stätten besucht hatte, an 
denen der Herr Jesus selbst gewandelt war, begab 
er sich in das Kloster des Heiligen Sava des Geheil-
ten, seines Namensvetters und geistigen Vorbilds. 
Als unser Vater Sava sich dem Schrein des großen 
Heiligen näherte, begann sein Vermächtnis auf 
wundersame Weise zu wirken. Der Abtsstab fiel 
vor den Füßen von Sava, und das Bild der Gottes-
mutter Milchspenderin bewegte sich von seinem 
Stand. Es waren viele Jahrhunderte seit dem Tod 
des Heiligen Abtes vergangen, und die Brüder wa-
ren erstaunt. Doch das Wunder wiederholte sich 
dreimal. Die Brüder erkannten dann, was geschah, 
und waren in Erstaunen, dass die Prophezeiung 
vor ihren Augen erfüllt wurde. Der Abt des Klosters 
befragte den serbischen Mönch Sava nach seiner 
Herkunft und war überzeugt, dass es nun an der 
Zeit war, das Gebot des Heiligen Vaters Sava des 
Geheilten zu erfüllen. Er überbrachte die freudige 
Nachricht dem serbischen Erzbischof und über-
gab ihm als Geschenk diese beiden Heiligkeiten. 
Daraufhin fügte die Bruderschaft des Klosters ein 
drittes Geschenk hinzu – ebenfalls das wundertäti-
ge Bild der Gottesmutter der Drei-Hände, das ihm 

Empfang der Ikone 
Bogorodica Mlekopitateljnica



Бр./Nr./3/2025. | 33 

der berühmte heilige Johannes von Damaskus 
hinterlassen hatte.

Der Heilige Vater Sava brachte die Geschenke aus 
der heiligen Lavra zum Heiligen Berg. Das Bild der 
Drei-Hände ließ er im Kloster Hilandar zurück, den 
Abtsstab stellte er in die Zelle des Molybdoklisia in 
Karyes, und das wundertätige Bild der Gottesmut-
ter Milchspenderin stellte er im Ikonostase der Zelle 
der Typikarkirche in Karéa auf, die dem Heiligen Sava 
des Geheilten gewidmet ist. Auch heute befindet 
sich dort der Abtsstab, der später aus Molybdoklisia 
übertragen wurde. Interessanterweise stellte der 
heilige Sava das Bild der Milchspenderin rechts von 
den Kaiserlichen Türen auf, was einen einzigartigen 
Fall im gesamten orthodoxen Weltbild darstellt, 
wahrscheinlich auf den Wunsch der Gottesmutter 
selbst, um die Bedeutung dieses Bildes hervorzu-
heben. Das war unser Heiliger Vater Sava.

Es sind viele Jahrhunderte seit all dieser Ereig-
nisse vergangen, und heute ist die Gottesmutter 
„Mlekopitateljnica“ im serbischen Volk präsenter 
denn je. Nach einem nicht langen, aber groß-
artigen Leiden des Orthodoxen Glaubens unter 
dem gottlosen und blutigen kommunistischen 
Regime, wie es noch seit den römischen Kaisern 
nicht bekannt war, kam es zu einer geistlichen 
Erneuerung sowohl des serbischen als auch der 
anderen orthodoxen Völker. Beide Wundertätigen 
Ikonen, die von Heiligem Sava gebracht wurden, 
die „Dreihändige“ und die „Mlekopitateljnica“, sind 
im gesamten orthodoxen Volk gut bekannt. Wie 
die „Mlekopitateljnica“ in mittelalterlichem Serbi-
en selten abgebildet und gesehen wurde, so ist sie 
heute allgegenwärtig, sowohl in Serbien als auch 
in der Diaspora. Es scheint, als sei ihre Zeit erst jetzt 
gekommen. Nicht nur, dass sie in vielen Kirchen 
und Klöstern zu sehen ist, sondern auch in vielen 
Häusern der Orthodoxen. Die heilige und wunder-
tätige Ikone aus Karyes hat eine große Zahl von 
Kopien hervorgebracht, die sich in ganz Serbien 

und weltweit verbreitet haben. Diese Ikonen sind 
in ihrem künstlerischen Wert zwar tatsächlich we-
niger wertvoll als das Original, das ruhig in Kareja 
steht, doch in ihrer Essenz sind sie vollkommen 
gleich. Die allheilige Mutter Gottes lebt in allen 
von ihnen. Und sie wirkt dieselben Wunder wie 
das Original! Kranke werden geheilt, Unfruchtbare 
gebären, Unglückliche finden Trost.

In diesem Zusammenhang sollte ein weiteres 
wunderbares Ereignis erwähnt werden, das vor 
etwa fünfzehn Jahren geschah. Durch göttliche 
Vorsehung wurde eine außergewöhnliche Idee 
geboren. In Belgrad wurde eine Ikone der „Mle-
kopitateljnica“ gemalt und zur Weihe nach Karyes 
geschickt. Aus Karyes kam sie nach Belgrad zurück 
und wurde dem Volk in der Kirche der Himmelfahrt 
vorgestellt. Vor ihr verneigten sich damals über 
30.000 Menschen, wobei viele Wunder geschehen 
sind. Viele Menschen wurden damals glücklich. 
Von Belgrad aus ging sie zur „Lavra des Heiligen 
Sava“ und nach achthundert Jahren war sie wieder 
an ihrem Platz. Zur Erinnerung an dieses Ereignis 
wurde noch eine Ikone aus Karyes in die Himmel-
fahrtskirche geschickt, die auch heute noch dort 
steht. So gingen die Ikonen der „Mlekopitateljnica“ 
nacheinander aus Kareia, durch viele Kirchen und 
Klöster, um dem leidenden Volk zu helfen.

Am 20. Oktober im Jahr des Herrn 2024, durch 
das Engagement des Klerus der Kirche des Heili-
gen Johannes Vladimir in München, kam die wun-
dertätige Ikone der Gottesmutter „Mlekopitatel-
jnica“ aus Karyes an. Nach der Göttlichen Liturgie 
und dem Einzug um die Kirche wurde sie feierlich, 
nach dem Vorbild der Jungfrau in Kareja, rechts 
von den Königlichen Türen aufgestellt. Die „Ga-
laktotrophusa“ steht sanft und keusch, stillt ihren 
Sohn und schützt uns alle.

Freue dich, Jungfrau Gottes, „Mlekopitateljnica“, 
erfreue uns mit der Gnade deines Sohnes!

Dušan Janković

Empfang der Ikone 
Bogorodica Mlekopitateljnica



34 | Бр./Nr./3/2025.

Dies ist kein Lied, bei dem man steht, wie in 
einem antiken Drama, sondern eines, bei dem 
man zittert, wie in dem Drama namens Leben 
– ein Drama, das jeder Mensch, gestern wie 
heute, lebt. Es wurde nicht erstmals auf dem 
Marsfeld im Pompeius-Theater aufgeführt, vor 
den Ohren und Augen eines Auditoriums der 
angesehensten Bürger des Römischen Rei-
ches, gekleidet in prunkvolle Togen, sondern 
mitten in der Nacht, auf einem Feld in Betle-
hem, fernab vom Lärm der Stadt und im Bei-
sein einfacher, armer und argloser Hirten.

Die Sänger waren keine angesehenen 
Schauspieler, sondern himmlische Engel, 
und der Autor war nicht ein Tragödien-
schreiber, sondern der göttliche Verstand 
selbst. Die Aufführung wurde nicht von to-
sendem Applaus und Ovationen der Menge 
begleitet, sondern von der Begeisterung 
der Hirten, die als die ersten und wahrhaf-
tigen Apostel die Worte dieses Liedes dem 
Volk verkündeten. Das Lied der Engel diente 
nicht dem Wohlgefallen der Sinne des Kör-
pers, sondern der Rettung der Seele.

Und dieses Ereignis, anders als jede andere 
Aufführung, die von einer Arie getragen wird 
und schließlich der Vergessenheit anheimfällt, 
hat sich nicht in einem Meer ähnlicher Ereig-

nisse verloren. Es war einzigartig, einmalig 
und weckt bis heute Freude in den Herzen all 
jener, die es feiern!

Ein Wunder geschah. Das Unsterbliche 
wurde sterblich. Der Sohn Gottes wurde 
Mensch. Der Himmel senkte sich auf die Erde 
herab. Etwas ereignete sich, das den Men-
schen verstörte und ihm doch nicht völlig 
fremd war! Der Mensch hatte seit Jahrhun-
derten diesen Moment auf unterschiedliche 
Weise herbeigesehnt.

Der Grieche träumte in Mythen davon, wie 
die Gottheit dem Menschen in allem ähnlich 
wird – im Guten wie im Schlechten. Mit seiner 
Fantasie brachte er Gott dem Menschen zu 
nah, indem er sie in allem gleichsetzte. Der 
Jude erwartete durch die Prophezeiungen 
die Ankunft eines Erlösers als unbesiegbaren 
Herrscher dieser Welt. In seiner Sehnsucht und 

DIE ERDE ALS WÜRDIGES 
ABBILD DES HIMMELS

Ehre sei Gott in der Höhe,
und Friede auf Erden,

den Menschen ein Wohlgefallen
(Lk 2,14)

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 35 

seinen Interpretationen rückte der erwartete 
Messias des Juden vom Menschen ab, hin zu 
Macht, irdischem Ruhm und Freiheit.

Die Hoffnung des Menschen auf das Kom-
men Gottes auf die Erde fand kein rechtes 
Maß, sondern verfiel in Extreme ungebändig-
ter Erwartungen. Die Fantasie der Griechen 
und die Sehnsucht der Juden waren nicht 
angemessen und unzureichend, um die Au-
gen des Verstandes und des Herzens für die 
Erkenntnis Gottes zu öffnen, der unter den 
Menschen wohnte.

Was fehlte, um die Fülle zu erlangen, war 
das, was dem Menschen oft fehlt: ein Körn-
chen Glauben. Die Geburt des Sohnes Gottes, 
des Gottmenschen Jesus Christus, übertraf die 
surreale Vorstellungskraft und die Unvollstän-
digkeit der Erwartungen und traf den Men-
schen unvorbereitet.

Seit dem Moment, in dem das göttliche 
Lied erklang, konnte der Mensch Gott sehen, 
Ihn anbeten, Ihn küssen, Ihn berühren, Ihn bit-
ten. Doch ebenso konnte er Ihn schlagen, Ihn 
verhöhnen, Ihn bespucken, Ihn quälen und 
Ihn töten. Der Mensch hat Gott nicht erkannt!

Gott nicht zu erkennen, bedeutet nicht, Ihn 
nicht wahrzunehmen, sondern Gott nach ei-
genem Maßstab zu gestalten, zu denken, dass 
Gott so ist, wie wir Ihn uns vorstellen. In einem 
solchen Irrglauben ist der Mensch fähig, sich 
gegen alles zu wenden und es zu zerstören, 
was nicht seinem Maßstab entspricht – so-
gar Gott zu töten, um seine eigene Vision von 
Göttlichkeit zu beleben.

Trotz der Verblendung über Gott und trotz 
der bösen Absichten gegen Gott hallt das Lied 
des Heils vom Feld von Betlehem bis heute wi-

der. Es ertönt in jeder göttlichen Liturgie, nach 
den Worten des Gebets an den Heiligen Geist 
als den himmlischen König. Wie der Prophet 
Habakuk sagte: „Seine Herrlichkeit bedeckt 
die Himmel, und die Erde ist erfüllt von Sei-
nem Ruhm“ (Hab 3,3).

Die Herrlichkeit Gottes ist die Weise, wie 
Gott im Himmel existiert. Gott existiert in 
Herrlichkeit, in ewiger Herrlichkeit, an der der 
gesamte Himmel teilhat – die gesamte, für 
unsere Augen unsichtbare Welt, die Gott als 
Dreieinigkeit treu ist. Diese Herrlichkeit sahen 
die Propheten des Alten Testaments ebenso 
wie die Hirten des Neuen Testaments.

Durch die Ankunft des Sohnes Gottes hat 
sich der Weg geöffnet, diese himmlische 
Herrlichkeit auch auf die Erde auszubreiten. 
Die Erde kann und soll nun die Ordnung des 
Himmels erreichen und Ihm in allem gleich 
werden. Aber wie?

Hier kommt der Mensch ins Spiel: seine Ent-
scheidung, sein Wille, sein Tun und seine Be-
reitschaft, mit Gott zusammenzuarbeiten. Die 
Erde wird nur dann zum Abbild des Himmels, 
wenn auf ihr Friede herrscht – nicht Friede als 
spontaner, zufälliger oder vorübergehender 
Zustand, sondern Friede als Frucht der Ge-
rechtigkeit. Wie der Prophet Jesaja sagte: „Das 
Werk der Gerechtigkeit wird Friede sein, 
und die Frucht der Gerechtigkeit Ruhe und 
Sicherheit für immer“ (Jes 32,17).

Ein Zustand des wahren Friedens sollte die 
Erde umhüllen wie eine gleichmäßige und 
stabile Atmosphäre. Ein solcher Zustand setzt 
die Abwesenheit selbst des geringsten Unfrie-
dens auf diesem Planeten voraus. Denn wenn 
die Unruhe meines Bruders meinen eigenen 

Тема броја: мир



36 | Бр./Nr./3/2025.

Frieden nicht berührt, dann lebe ich in einer 
Lüge, in einer Illusion, im Bösen – im Mangel 
an Liebe zum Nächsten und zu Gott.

Wenn eine Seele leidet, dann haben die rest-
lichen acht Milliarden Menschen kein Recht 
auf Freude, Frieden und Ruhe. Und wenn mei-
ne Seele etwas anderes empfindet, muss ich 
wissen, dass ich mich in einem Zustand der 
Täuschung befinde.

Wie erreicht und bewahrt man Frieden in 
dieser Welt? Das Engelslied gibt uns eine kla-
re Antwort: durch guten Willen unter den 
Menschen. Der Zustand des Chaos in der 
Welt ist der Spiegelzustand der Seele und des 
Geistes des Menschen. Der Wille und die Ab-
sichten des Menschen sind meist verbor-
gen, während Unruhe, Krieg, Leid, Schmerz 
und jede Form von Qual offensichtliche Er-
scheinungen sind, die sich besonders in ihren 
tragischen Dimensionen – der Zerstörung der 
Menschheit und des Planeten im Namen be-
stimmter Visionen, Interessen oder Launen – 
nicht übersehen oder ignorieren lassen.

Auf der einen Seite ermüden menschliche 
Lippen nicht, wenn es darum geht, über gute 
Absichten und Werke zu sprechen, während 
auf der anderen Seite Erwachsene und Kinder 
an Hunger, Durst oder einem gewaltsamen Tod 
infolge kriegerischer Zustände sterben. Dieses 
Missverhältnis zwischen Worten und Gesche-
hen zeigt uns klar, dass die Welt von der Lüge 
beherrscht wird – der Ursache aller Unruhe.

Wie können wir prüfen, ob unser Wille ge-
recht ist und nach der Wahrheit strebt? Mit 
dem einfachen Satz Christi: „Alles, was ihr 
wollt, dass euch die Menschen tun, das tut 
auch ihnen“ (Mt 7,12).

Oft fürchten wir als Einzelne, dass unser 
Bemühen, unsere Absichten und unser Wille 
keinen Einfluss und keine Wirkung haben wer-
den, wenn wir uns für den Frieden der Welt 
einsetzen. Doch genau in dieser Furcht liegt 
die Täuschung, in die wir fallen. Wenn ein ein-
ziger Mensch einen Krieg beginnen kann, wie 
viel Frieden können dann erst zwei Menschen 
dieser Welt bringen? Denn mit diesen zwei ist 
Christus, während mit dem einen Bösen der 
Teufel ist, der in sich selbst gespalten ist!

Gute Absichten wird der Herr mit Seinem ei-
genen Willen unterstützen und das Gute, das 
wir begonnen haben, vollenden. Wie König 
David sagte: „Die Freundlichkeit des Herrn, 
unseres Gottes, sei über uns, und das Werk 
unserer Hände führe du aus“ (Ps 90,17).

Ein Frieden, der auf dem guten Willen des 
Menschen und der Gerechtigkeit gründet, 
wird die Erde zu einem würdigen Abbild des 
Himmels machen. Mit der Geburt des Sohnes 
Gottes wurde die Hoffnung und die Möglich-
keit der universellen Erlösung geboren – ein 
gemeinsames Unterfangen von Gott und 
Mensch im Frieden.

Zum Frieden und zur Rettung der Welt ruft 
uns der Herr nun – als Kind in der Krippe, nicht 
als Herr der Heerscharen. Er ruft zum Frieden 
als Mensch in äußerster Demut und Verletz-
lichkeit, ohne die Macht der Göttlichkeit in 
Seiner Herrlichkeit zu zeigen.

Denn wahrlich, die Kraft Gottes wird in 
der Schwachheit vollkommen…

Christus ist geboren!

Priester Aleksandar Debeljak

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 37 

„RUHE, KINDER!“

Diesen Ausruf haben wir alle schon einmal 
gehört oder selbst ausgesprochen - und das 
sicher nicht nur einmal. Ob wir Eltern, Lehrer, 
Schüler oder einfach nur Kinder sind, dieser 
Ruf nach Ruhe - ob wütend oder sanft - ist so 
sehr Teil unseres Lebens geworden, dass wir 
gar nicht mehr darüber nachdenken, was wir 
hören, wenn wir ihn hören, oder was wir sa-
gen, wenn wir ihn aussprechen.

Aber eines wissen wir: Wir brauchen Ruhe.

In diesem Zusammenhang verbinden 
wir „Ruhe“ mit Stille, mit der Abwesenheit 
von Geschwätz, von kindischen Streiterei-
en, vielleicht sogar von Tränen, die durch 
körperliche Auseinandersetzungen oder 
Machtdemonstrationen (z.B. „Ich bin stärker 
als du, und mein Papa kann deinen Papa ver-
prügeln“) hervorgerufen werden.

Als langjährige Lehrerin habe ich unzäh-
lige Male (vielleicht zu oft) um Ruhe im Klas-
senzimmer gefleht, wurde oft ignoriert und 
konnte mich nur selten durchsetzen. Mit der 
Zeit merkte ich, dass mir der Sieg, den ich 
durch meine Überlegenheit errungen hatte, 

und die Ruhe, die ich dadurch erlangte, wenig 
nützten. Denn die Ruhe nach meinen Regeln 
war keine wirkliche Ruhe, sondern eine Art 
Mini-Diktatur im Klassenzimmer. Und eine 
Diktatur zwingt den Diktator dazu, immer die 
Oberhand zu behalten - indem er Regeln auf-
stellt, einschüchtert und Gehorsam einfordert. 
All das konnte ich meistens nicht.

Der Frieden ist, wie die Liebe, ein Begriff, den 
wir so oft verwenden und nach dem wir uns 

Тема броја: мир



38 | Бр./Nr./3/2025.

so sehr sehnen, dass wir den Reichtum seiner 
Bedeutungen völlig verloren haben. Wir neh-
men ihn stark vereinfacht wahr und nehmen 
sie als gegeben hin. Einfach als das Ende eines 
Krieges, die Abwesenheit von Konflikten, das 
Ende einer unangenehmen Tätigkeit oder ein 
innerer Zustand, in dem wir uns wohl fühlen 
(der sogenannte Seelenfrieden).

Aber die Welt ist nie in Frieden.

Neben den brutalen Kriegen, die wir ken-
nen, gibt es Kriege, von denen wir kaum et-
was wissen und vor denen die Öffentlichkeit 
die Augen verschließt. Überall um uns herum 
wird Blut vergossen, geht das Leiden weiter 
und bleibt der einzige authentische Zustand 
des Menschen, den man nicht vortäuschen 
kann. Frieden in diesem Sinne gibt es nicht, 
so sehr wir ihn auch suchen, und ich glaube, 
in diesem Sinne wird es ihn auch nie geben, 
solange dieses Zeitalter nicht zu Ende geht. 
Denn jeder politische Frieden ist ein Frieden 
nach den Regeln einer Seite, und früher oder 
später wird die andere Seite eine Gelegenheit 
finden, ihren eigenen Frieden zu fordern.

Wenn wir uns auf die Suche nach dem soge-
nannten Seelenfrieden begeben und dabei die 
Augen vor allem verschließen, was uns umgibt, 
führt das nur zu der gefährlichen Selbsttäu-
schung, dass die Welt um uns herum nicht exis-
tiert - ein vergeblicher Versuch, sie zu ignorie-

ren. Denn alles, was um uns herum geschieht, 
geschieht auch in uns. Wir sind komplexe We-
sen, geschaffen aus Staub und Gottes Atem zu-
gleich, Persönlichkeiten, die ohne Liebe nicht 
existieren können. Und Liebe gibt es einfach 
nicht ohne andere Persönlichkeiten.

Was bedeutet das konkret, und gibt es die-
sen geistigen Frieden, von dem die Christen 
sprechen, wenn sie die Kirchenväter zitieren?

Ich glaube, es gibt ihn, aber nur unter der 
Bedingung, dass wir zuerst das Schlachtfeld in 
uns akzeptieren und erst dann das Schlacht-
feld außerhalb von uns. Das ist nichts Neues, 
nichts Epochales und vor allem nichts, was 
dem Evangelium widerspräche. Denn Chris-
tus sagt klar und unmissverständlich, dass er 
nicht gekommen ist, Frieden auf die Erde zu 
bringen, sondern das Schwert (Mt 10,34).

Wie bei allen seinen Worten sind auch hier 
verschiedene Interpretationen möglich, bis hin 
zu solchen, die z.B. die Sinnlosigkeit der Kreuz-
züge oder anderer Kriege rechtfertigen könnten 
- denn Kriege dienen immer „höheren Zielen“. 
Wenn wir uns jedoch etwas näher mit den Hin-
tergründen beschäftigen, erkennen wir, dass 
solche „höheren Ziele“ unnötig sind. Denn es 
gibt einfach kein höheres Ziel als die Erlösung, 
die universale Auferstehung, das Leben im kom-
menden Zeitalter - das an sich schon der höchs-
te geistige Friede ist. Und zu diesem Frieden 

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 39 

gelangt man durch das Schwert einer scharfen 
Klinge, die alle unsere Illusionen zerschneidet 
- angefangen bei den Bindungen, die unsere 
grundlegende Komfortzone darstellen („Ich bin 
gekommen, um den Menschen gegen seinen 
Vater aufzubringen, die Tochter gegen ihre Mut-
ter, die Schwiegertochter gegen ihre Schwie-
germutter; Die Feinde eines Menschen werden 
seine eigenen Hausgenossen sein“ (Mt 10,35-
36)), über das Verschließen der Augen vor dem, 
was uns umgibt, bis hin zur Einteilung unserer 
Nächsten in solche, die unsere Aufmerksamkeit 
verdienen, und solche, die sie nicht verdienen.

Diese Klinge zerschneidet den scheinbaren 
Frieden, den wir schaffen, wenn wir einem an-
deren, der unsere Hilfe braucht, den Rücken 
zuwenden. Und Hilfe braucht jeder. Auch der, 
der stärker, mächtiger oder besser gestellt zu 
sein scheint als wir. Auch er braucht uns, denn 
Liebe - als Grundlage der zeitlichen und ewi-
gen Existenz jeder einzelnen Persönlichkeit 
- ist für alle notwendig. Und ohne direkten 
Kontakt, „von Angesicht zu Angesicht“, kann 
sich Liebe nicht entfalten.

Der Friede beginnt mit der Unruhe - ge-
nau damit. 

Mit der Tatsache, dass wir gebraucht wer-
den und dass es kein Versteck gibt, in das wir 
uns zurückziehen und vor unserer Verantwor-
tung fliehen könnten. Selbst wenn wir ein sol-

ches Versteck finden, werden wir dort keinen 
Frieden finden.  

Darum ist auch der Ruf „Ruhe, Kinder!“ im-
mer fragwürdig, weil er gerade die Unruhe, 
das Fragen und die Bedürftigkeit unterdrü-
cken und stattdessen Autorität durchsetzen 
kann - oft völlig taub für den Hilferuf, der sich 
hinter dem Lärm verbirgt.  

Für Christen beginnt Frieden mit Verantwor-
tung, und Verantwortung beginnt mit einer 
tiefen inneren Unruhe. Oder wie Montaigne 
sagte: „Wer seine Pflicht erkennen will, wird 
sehen, dass seine erste Pflicht darin besteht, 
zu erkennen, wer er ist und was das Seine ist.“* 
Aber diese Erkenntnis ist immer und unaus-
weichlich ein Kampf.  

Ein Kampf für die anderen, für die Welt 
und für alles, was uns umgibt, in dem wir le-
ben und dem wir uns hingeben. Ein Frieden, 
der hier beginnt und nie die Unruhe verliert, 
die ihn antreibt, schafft ein Paradox. Und ge-
nau dieses Paradox erzeugt eine Dynamik, 
die das Leben zu dem macht, was es ist: ein 
Geschenk, das nicht vergütet werden kann 
und dessen Schönheit danach verlangt, ge-
nossen zu werden.  

In seiner Fülle und Güte.  

Stojanа Valan

Тема броја: мир



40 | Бр./Nr./3/2025.

HIMMLISCHER FRIEDEN

Frieden. Frieden ist sicherlich eines der am 
häufigsten verwendeten Wörter im kirchlichen 
Sprachgebrauch. Wir finden es in allen ge-
meinsamen Gottesdiensten. Es gibt kaum eine 
Liturgie, die ein Priester leitet, ohne dass er sich 
währenddessen an die Gemeinde wendet und 
sie mit den Worten segnet: „Frieden sei mit euch.“

Die Heilige Liturgie, das Morgengebet, das 
Abendgebet sowie Rituale wie die Taufe oder die 
Hochzeit beginnen stets mit den großen Ektenien, 
die mehrfach den Frieden erwähnen. Zunächst 
durch den Aufruf, dass wir uns im Frieden zum 
Gebet an den Herrn wenden, dann durch das Ge-
bet für den himmlischen Frieden, und schließlich 
durch das Gebet für den Frieden der ganzen Welt.

Es ist offensichtlich, dass hier von verschiede-
nen Arten oder zumindest von verschiedenen 
Ebenen desselben Friedens die Rede ist. Schau-
en wir zunächst auf den ersten Aufruf: „Lasst uns 
im Frieden zum Herrn beten.“

Dieser Aufruf weist deutlich darauf hin, dass 
unser Gebet nur Sinn hat, wenn wir es im Frieden 
verrichten. Der Zugang zum Gebet und zu allem, 
was es uns eröffnet, erfolgt durch den Frieden. 
Unruhig und aufgewühlt können wir nicht in die 
Welt des Gebets eintreten.

Wenn wir uns dem Gebet im Frieden nähern 
und es im Frieden beginnen, ist das Erste, was 
wir vom Herrn erbitten, erneut der Frieden – 
und zwar nicht irgendein Frieden, sondern der 
himmlische Frieden.

In dieser Fürbitte beten wir neben dem be-
sonderen, himmlischen Frieden auch für das Heil 
unserer Seelen, also für unsere Erlösung. Der Be-
griff „Erlösung“ hat in der Kirche immer die klare 
Bedeutung der Rettung vom Tod gehabt.

Wenn wir gleichzeitig darum beten, dass Gott 
uns das Heil schenkt und den himmlischen Frie-

den gewährt, bedeutet das, dass diese beiden 
miteinander eng verbunden sind. Betrachten 
wir es so: Verschiedene Dinge können unseren 
Frieden stören, und durch die Beseitigung dieser 
Einflüsse, die unseren Frieden stören, gewinnen 
wir ihn wieder zurück.

Der himmlische Frieden ist jedoch etwas Er-
habeneres als jeder andere Frieden, den wir auf 
Erden erfahren haben. Der himmlische Frieden 
ist ein Geschenk von oben, von Gott.

Wenn wir beten, dass Gott uns diesen Frieden 
schenkt und gleichzeitig unsere Seelen erlöst, 
das heißt uns vom Tod befreit, bedeutet das, 
dass wir ruhig und friedvoll sein sollen. Denn in-
dem Gott uns rettet, hat Er das größte Hindernis, 
den größten Störfaktor unseres Friedens besei-
tigt: den Tod.

Durch das Erlösungsopfer Christi wurde der 
Anker unseres Friedens an die Erkenntnis ge-
knüpft, dass der Tod bereits besiegt ist, und mit 
diesem Wissen überwinden wir alle anderen Le-
benssituationen, die uns beunruhigen.

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 41 

Indem wir täglich für den himmlischen Frieden 
beten, bitten wir den Herrn, uns dieses Geschenk 
des himmlischen Friedens, das jedem Menschen 
zusteht, nicht zu entziehen, und erinnern uns da-
ran, dass dieser Frieden ein Geschenk Gottes ist 
und kein Zustand, den wir durch eigene Fähig-
keiten erreicht haben.

Da wir uns in der Vorbereitungszeit auf das Fest 
der Geburt Christi befinden, möchte ich, um die 
Tiefe des menschlichen Bedürfnisses nach Frie-
den zu verdeutlichen, von einem wunderbaren 
Brauch erzählen, den die Menschen in meiner 
Heimat während des Weihnachtsfestes pflegten. 
In Fernsehberichten über das Weihnachtsfest 
wird fast immer gesagt, dass Weihnachten ein 
Fest ist, das im Kreis der Familie gefeiert wird, 
und dass man an diesem Tag das Haus nicht ver-
lässt. In Herzegowina ist das jedoch nicht der Fall. 
Dort besuchen sich die Menschen in den Dör-
fern am ersten Weihnachtstag gegenseitig und 
versöhnen sich bei diesen Besuchen.

Während der Besuche küsst man sich dreimal 
auf die Wange und grüßt sich mit dem bekann-
ten Weihnachtsgruß: „Friede Gottes, Christus ist 
geboren.“ Im Licht unseres Gesprächs über den 
Frieden wird Christus geboren, der uns vom Tod 
erlöst. Die Antwort darauf lautet: „Wahrhaftig, Er 
ist geboren.“ Damit wird bekräftigt, dass Chris-
tus tatsächlich geboren wurde, der unser Retter 
vom Tod ist. Nach diesem Gruß setzen alle ihr ge-
meinsames Leben fort, ohne auf frühere Konflik-
te oder andere Gründe für Unstimmigkeiten und 
Unfrieden zurückzublicken.

Dass das Bedürfnis nach Frieden, wie es in die-
sem Brauch ausgedrückt wird, kein bloßer, leerer 
Weihnachtsbrauch ist, wurde mir als Kind klar, als 
ein alter Mann, der seine Schafe auf die Weide 
getrieben hatte, spürte, dass er sterben würde. 
Sein Gefühl trog ihn nicht. Während er sich an 
seine alte Brust hielt, setzte er sich auf einen gro-

ßen Stein am Wegesrand und begann mit leiser 
Stimme eine Frau zu rufen, die in ihrer Nähe et-
was in ihrem Garten arbeitete. Als sie ihn hörte, 
ließ sie das Werkzeug fallen, das sie in der Hand 
hielt, und eilte zu ihm.

Das Einzige, was er vor seinem letzten Atem-
zug noch sagen konnte, war: „Ich sterbe. Bitte 
lass Petrus mich ins Haus tragen.“ Der letzte 
Wunsch dieses alten Mannes war, dass ihn der 
Mann, mit dem er und seine Familie damals im 
Streit lagen, ins Haus trägt. Wenn dieser seiner 
Bitte Folge leisten und ihn ins Haus bringen wür-
de, während er stirbt, würde seine Familie sich 
mit diesem Nachbarn versöhnen, und er würde 
versöhnt vor Gottes Angesicht treten.

Damals wurde mir bewusst, dass das Engels-
lied „Ehre sei Gott in der Höhe und Frieden auf 
Erden, den Menschen seines Wohlgefallens“ sich 
in den Weihnachtsbrauch des Friedens in mei-
nem Dorf eingewebt hatte. Dieser Brauch war so 
tief in die Herzen der Menschen meines Dorfes 
gedrungen, dass er zu einem der wichtigsten 
Orientierungspunkte dafür geworden war, was 
einem Christen am wichtigsten sein sollte.

Das Ziel des Lebens eines jeden Menschen, 
der den Weg Christi folgt, sollte das Erreichen der 
Heiligkeit sein.

Von ihren Anfängen an und durch ihre gesam-
te Geschichte hindurch hat die Kirche unter ihren 
Mitgliedern die strahlendsten Beispiele verwirk-
lichter Heiligkeit hervorgehoben, sie in den 
Kalender der Heiligen aufgenommen und sich 
regelmäßig bei der Feier ihrer Festtage an ihr Da-
sein in dieser Welt erinnert – an das Dasein jener, 
die den himmlischen Frieden erlangt haben.

Die frühesten Heiligen, die die Kirche als 
Leuchtfeuer hervorgehoben hat, waren die heili-
gen Märtyrer. Jeden Heiligen, den die Kirche ver-
herrlicht hat, hat sie als jemanden verherrlicht, 
der in seinem Leben Christus ähnlich geworden 

Тема броја: мир



42 | Бр./Nr./3/2025.

ist und den Charakter Christi in seinem Leben 
offenbart hat. Die heiligen Märtyrer sind jene, 
die in der Offenbarung des Charakters Christi 
in ihrem Leben die anspruchsvollsten Prüfun-
gen bestanden haben.

Wie Jesus am Kreuz zeigten sie in den Mo-
menten ihres Todes einen tiefen Glauben da-
ran, dass der Tod bereits besiegt ist und das 
Böse machtlos und sinnlos ist. Wie Jesus am 
Kreuz, der sich freiwillig als Opfer für das Le-
ben der Welt hingegeben hat, sieht der heilige 
Ignatius von Antiochien seinen Tod nicht als 
furchtbaren und unerträglichen Untergang, 
der ihn beunruhigt, sondern als eine Umwand-
lung seiner selbst in ein Brot, das ein wohlgefäl-
liges Opfer für Gott sein wird.

„Ich bin Gottes Weizen und werde von den 
Zähnen der wilden Tiere gemahlen, damit ich 
als reines Brot für Christus gefunden werde.“

(Aus dem Brief des heiligen Ignatius von An-
tiochien an die Römer)

Der heilige Archidiakon Stephanus, während 
er unter den Schlägen der Steine stirbt, spricht, 
wie Christus am Kreuz: „Herr, rechne ihnen die-
se Sünde nicht zu!“ (Apostelgeschichte 7,60). 
Das Beispiel des Stephanus zeigt uns, dass 
wenn wir den himmlischen Frieden haben, 
wir unweigerlich diesen Frieden der ganzen 
Welt wünschen, denn Christus ist gestorben 
und auferstanden und hat den Weg zum ewi-
gen Leben für jeden Menschen bereitet, nicht 
nur für Einzelne. Wenn wir, wie Stephanus, Lie-
be für diejenigen zeigen, die uns töten, zeigt 
dies klar, dass unsere Liebe alle umfasst, denn 
durch unser Gebet und unsere Liebe erreichen 
wir diejenigen, die uns hassen, und haben so 
bereits die ganze Welt in unsere Liebe einge-
schlossen und tief in unser Wesen die dritte 
Bitte um Frieden (für den Frieden der ganzen 
Welt) aus der großen Ektenie verwoben.

Nachdem wir von unseren ländlichen Bräu-
chen und dem Leben dorthin zurückgekehrt 
sind, wo es mit den Anfängen des Christentums 
begann, kehren wir nun zurück in das zwanzigs-
te Jahrhundert und das Leben unserer Großvä-
ter. Unter den vielen Leiden der Orthodoxen im 
zwanzigsten Jahrhundert sticht das Beispiel des 
heiligen Märtyrers Vukašin aus Jasenovac hervor. 
An dieser Stelle wollen wir sein bekanntes Leben 
nicht wiederholen, sondern nur auf einige De-
tails hinweisen, die die Größe des himmlischen 
Friedens und der Liebe zeigen, die diesen himm-
lischen Frieden auf die ganze Welt ausweiten 
möchte. Vukashin hat in seinem Leiden, in dem 
schrecklichen Tod, der ihm widerfuhr, vollkom-
men den Frieden bewahrt und sogar seinem 
Mörder vollkommen ruhig mit Worten der Liebe 
begegnet: „Mach nur weiter, mein Sohn, tue dei-
ne Arbeit.“ Die Tiefe des Friedens und der Liebe, 
die der heilige Vukashin besaß, zeigt sich in dem 
Wort „Sohn“. Er spricht seinen Mörder nicht mit 
Worten wie „Feind“, „Mörder“, „Henker“ an, son-
dern mit „Sohn“. So wie sich ein Elternteil an sein 
Kind wendet, spricht er seinen Mörder an, und 
diese Liebe, dieser so tiefe Frieden haben ihren 
Weg ins dunkelste und tiefste Herz des Bösen 
gefunden und es erschüttert, auf dem Pfad des 
Bösen ins Nachdenken gebracht und zum Weg 
der Buße geführt.

Abschließend, wenn wir uns fragen, was 
der wichtigste Brauch ist, den jeder an Weih-
nachten, dem Fest des Friedens, einhalten 
sollte, ist es im Licht des Gesagten offensicht-
lich, dass wir zur liturgischen Feier der Geburt 
Christi kommen sollten, um gemeinsam für 
den himmlischen Frieden und den Frieden der 
ganzen Welt zu beten, damit dieser Frieden in 
unserem Leben herrsche, so wie er im Leben 
der Heiligen geherrscht hat.

Erzpriester-Stavroforos Zoran Ilić

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 43 

GESTÖRTER FRIEDEN

DIE WAHRHEIT ÜBER UNS
In einem kleinen Dorf, wie es eben so ist, 

kennt jeder jeden. Natürlich nur so weit, wie es 
die anderen zulassen. Jedenfalls kennen sich 
die Menschen, die dort leben, mit Namen. Sie 
wissen zum Beispiel, dass eine bestimmte Be-
wohnerin dieses Dorfes mehrfach mit verschie-
denen Männern zusammengelebt hat. Des-
halb halten sie sie für gescheitert und sündhaft, 
viele verachten und verurteilen sie deswegen.

Natürlich gibt es unter diesen selbsternann-
ten Richtern der Moral auch solche, die nach 
den gleichen Maßstäben, mit denen sie andere 
beurteilen, selbst nicht moralisch einwandfrei 
sind. Eigentlich gibt es dort niemanden, der 
moralisch völlig rein ist – wie es das ja auch 
sonst nirgendwo gibt. Jeder ist auf seine Wei-
se unrein. Das wissen die meisten auch selbst, 

denn es ist schließlich am schwersten, sich 
selbst zu belügen.

Vielleicht gerade deshalb, um nicht über die 
eigene Unreinheit nachdenken zu müssen, 
sind sie immer bereit, andere zu verurteilen 
– wie jene Frau, von der die Rede ist – wegen 
mangelnden Anstands und Reinheit. Zumin-
dest solange, bis das Urteil sie selbst trifft, ver-
steht sich. Das ist häufig der wahre Antrieb 
hinter der Verurteilung: sich selbst im Voraus zu 
verteidigen und abzusichern, damit niemand 
den prüfenden Blick auf uns richtet.

Diese kleine Dorfgemeinschaft lebt in einem 
Frieden, der natürlich trügerisch und falsch 
ist, der ihnen aber ermöglicht, so weiterzuma-
chen, wie sie gestern und an jedem vorherigen 
Tag gelebt haben. Ohne Unruhe, mit klar be-
kannten und im Voraus bestimmten „Sündern“, 
denen die anderen gegenüberstehen: falsche, 
aber stolze und laute Gerechte.

Eines Tages, während die Dorfbewohner wie 
gewohnt ihren täglichen Geschäften nachgin-
gen, wurde der Frieden dieses Ortes ausge-
rechnet von jener Frau gestört. Sie rannte und 
schrie beinahe außer sich, wie von Sinnen, und 
verkündete dabei eine klare, aber dennoch 
seltsame Botschaft: „Ich habe ihn gesehen! Er 
hat mir alles über mich gesagt! Er ist unter uns!“

Sie rannte von Mensch zu Mensch, stolperte, 
fiel hin und stand immer wieder auf, während 
sie rief. Und siehe da: Plötzlich brachte sie Un-
ruhe in das Dorf.

DAS EINGESTÜRZTE DACH
In einem Haus versammelt, drängten sich 

die Menschen, um den neuen Lehrer zu hören, 
von dem sich die Nachricht längst weit und un-
aufhaltsam verbreitet hatte. Unter ihnen gab 
es jene, die den Lehrer bereits gehört hatten 

Тема броја: мир



44 | Бр./Nr./3/2025.

und mit klopfendem Herzen auf seine nächste 
Predigt warteten. Es gab aber auch solche, die 
von jemandem gehört hatten, der wiederum 
von jemand anderem gehört hatte, dass seine 
Geschichten und seine Art, mit Menschen – mit 
allen Menschen – umzugehen, völlig anders wa-
ren als alles, was etablierte Prediger und Glau-
benslehrer bisher sagten oder repräsentierten.

Man hatte auch gehört, dass allein seine 
Anwesenheit, besonders jedoch, wenn er in 
Gleichnissen sprach – manche erklärte er, an-
dere überließ er der Freiheit der Zuhörer –, hei-
lend wirkte. Es wurde gemunkelt, wenngleich 
es zu unglaublich war, um es zu glauben, dass 
er sogar Wunder vollbringe.

In ihm spürten sie eine bislang unbekannte 
Frische. Er zeichnete sich durch Unmittelbar-
keit und Authentizität aus. Diese Eigenschaften 
deuteten für manche auf etwas Übermensch-
liches hin, während sie für andere gerade 
den Beweis für etwas wahrhaft und zutiefst 
Menschliches darstellten. (Wie konnte beides 
zugleich existieren?)

Er sprach über Themen, über die sich viele 
Priester und Lehrer nicht wagten oder nicht 
bereit waren, zu reden. Es schien, als spräche 
er wie jemand, der das Recht dazu hat, als der 
Einzige, der die Autorität besitzt, über solche – 
heikle – Fragen zu urteilen. All dies tat er mit ei-
ner ungewöhnlich freundlichen, sanften, aber 
klugen Haltung. Seine Worte waren zugleich 
streichelnd und mahnend.

Er hatte eine Autorität, die nicht aus seiner 
Stellung in der Gesellschaft herrührte, denn 
als Zimmermann hatte er keine, noch aus einer 
Zugehörigkeit zu einer Institution, da er weder 
dem geweihten Priestertum noch der Schicht 
der Lehrer angehörte. Nein, seine Autorität ent-
sprang ihm selbst, der Wahrhaftigkeit dessen, 
was er sagte, und der Leichtigkeit, mit der er es 

tat, ebenso wie der Ungezwungenheit seines 
Umgangs mit den Menschen.

Die Menschen fühlten, dass es gut war, wenn 
er bei ihnen war, wenn er sie mit seiner Gegen-
wart und seinen Worten streichelte.

Während er an jenem Tag in einem Haus 
sprach, das so überfüllt war, dass selbst der Ein-
gang von Menschenmengen blockiert wurde 
– geschweige denn, dass vier Menschen sich 
hätten hindurchzwängen können –, ertön-
ten auf dem Dach aufgeregte Stimmen. Kurz 
darauf begann das Dach zu wackeln, und die 
Versammelten spürten, wie Staub und einige 
Strohhalme auf sie herabfielen.

Noch bevor sie begreifen konnten, was ge-
schah, wurde das Dach von hellem Sonnen-
licht ersetzt, und der Innenraum des Hauses 
füllte sich mit Stroh, trockenen Erdklumpen 
und einem reglosen Mann, den seine Freunde 
vor den Lehrer brachten.

Um zu ihm zu gelangen, waren die Beharr-
lichsten bereit, alles auf den Kopf zu stellen: das 
Dach abzureißen, Staub aufzuwirbeln und die 
anderen zu stören. Sie waren bereit, Ordnung 
und Frieden zu opfern.

DAS SCHWERT
Er zog durch Städte und Dörfer, lehrte in den 

Synagogen und verkündete die frohe Botschaft, 
das Evangelium vom Reich Gottes. Er heilte jede 
Krankheit und jedes Leiden im Volk. Als er sah, 
dass die Menschen oft verlassen waren – wie 
Schafe ohne Hirten – und deshalb verwirrt und 
verloren, empfand er Mitleid mit ihnen.

So rief er seine Jünger zusammen, zunächst 
die engsten zwölf, und sprach zu ihnen Worte, 
die sie belehren und darauf vorbereiten sollten, 
die Botschaft vom Himmelreich weiterzutragen.

Die Jünger bemerkten, dass dies einer je-
ner Tage war, an denen er in einem ernsteren, 

Тема броја: мир



Бр./Nr./3/2025. | 45 

strengeren, fast düsteren Ton sprach, ohne 
dabei jedoch an Bedeutung oder Authentizi-
tät einzubüßen. In dieser Predigt äußerte er 
viele gewichtige, aber schwierige, ja unbe-
queme Worte.

Er sagte ihnen, dass sie jedem Haus, in das sie 
eintreten, zunächst Frieden wünschen sollten, 
indem sie sagten: „Friede sei diesem Hause!“. Er 
mahnte sie, klug wie die Schlangen und arg-
los wie die Tauben zu sein, da er sie unter die 
Menschen sendet, wie Schafe unter die Wölfe. 
Schon das hinterließ bei den Jüngern ein leicht 
beklemmendes Gefühl.

Doch dann sagte er etwas, das zunächst 
wie ein Widerspruch zu allem erschien, was er 
bisher gepredigt hatte, und das durch seine 
scheinbare Härte herausstach. Einige der Jün-
ger fragten sich, was das bedeuten solle und 
wie es überhaupt möglich sei. Jede seiner Wor-
te hallte in ihren Ohren wider wie ein unange-
nehmer Klang:

„Denkt nicht, ich sei gekommen, um Frie-
den auf die Erde zu bringen; ich bin nicht ge-
kommen, um Frieden zu bringen, sondern das 
Schwert. Denn ich bin gekommen, um den 
Menschen zu entzweien mit seinem Vater, die 
Tochter mit ihrer Mutter und die Schwieger-
tochter mit ihrer Schwiegermutter. Und die 
Feinde eines Menschen werden seine eigenen 
Hausgenossen sein. Wer Vater oder Mutter 
mehr liebt als mich, ist meiner nicht würdig; 
und wer Sohn oder Tochter mehr liebt als mich, 
ist meiner nicht würdig. Wer nicht sein Kreuz 
auf sich nimmt und mir nachfolgt, ist meiner 
nicht würdig. Wer sein Leben bewahrt, wird es 
verlieren; und wer sein Leben um meinetwillen 
verliert, wird es finden.“

Kurz nach diesen Worten beendete er seine 
Predigt. Einige Passagen klangen ungewöhn-
lich hart, aber vor allem stach die Gegenüber-

stellung von Schwert und Frieden hervor. Wie 
konnte dieser Jesus, der mit seiner Präsenz und 
Predigt Frieden bringt und davon durchdrun-
gen ist, sagen, dass er nicht gekommen sei, um 
Frieden zu bringen, sondern das Schwert?! Hat-
ten sie alles bisher falsch verstanden? Die aus-
gesprochenen Worte hätten leicht dazu führen 
können, dass ihnen der Kopf schwirrte.

***
Als sie unter sich waren, wagte es jemand, 

die Frage zu stellen, die sich aufdrängte: Wie 
erlangt man Frieden, aber nicht den irdi-
schen, nicht den oberflächlichen, der schnell 
entsteht und noch schneller wieder zerbricht, 
sondern den Frieden, der aus dem Himmel-
reich strahlt? Ja, die Antwort war wiederum 
offensichtlich: Indem man das Reich Gottes 
gewinnt. Doch auf diesem Weg, wenn man 
ihn wirklich geht, muss man durch schmerz-
hafte Zustände hindurch. Der Mensch muss 
sich auf das Abenteuer einlassen, sich selbst 
wirklich kennenzulernen. Und dann das, was 
schlecht ist, was in ihm Lüge, Heuchelei, Stolz, 
Eitelkeit, Selbstsucht – all das, was das Bild 
Gottes in ihm verdirbt und befleckt – muss 
er beseitigen. Ohne Kompromisse, ohne Be-
täubung. Ist das nicht die Bedeutung des 
Schwertes? Die Klinge, die zunächst einen 
Schnitt setzt, Unordnung stiftet und die ein-
gefahrene, gut bekannte, aber tief erstarrte 
und träge traditionelle Lebensweise, die als 
Routine bezeichnet wird, zerstört. Das Mes-
ser, das sicherlich Schmerz verursachen wird, 
aber erst nach diesem Schmerz kann wirklich 
der Frieden Gottes erlangt werden.

Ja, zum Frieden Gottes gelangen nur jene, 
die genug Mut haben, zuerst ihren falschen 
Frieden abzulehnen.

Priester Nenad Živković

Тема броја: мир



46 | Бр./Nr./3/2025.

Beiträge aus dem Religionsunterricht

UNSER WEIHNACHTEN
Weihnachten ist ein Tag der Freude und des Zusammenhalts, an dem wir uns mit der Familie und 

Freunden versammeln. Morgens stehen wir früher auf als gewöhnlich, um das „Vaterunser“ zu beten 
und gemeinsam zu frühstücken. Danach gehen wir zum Gottesdienst in die Kirche. Dort treffen wir viele 
Freunde. Wenn der Gottesdienst vorbei ist, gehen wir nach Hause und bereiten uns vor, um zu unserer 
Großmutter zu gehen. Dort versammelt sich die ganze Familie. Am Nachmittag zünden wir eine Kerze 
an, beten und essen dann gemeinsam zu Mittag. Den Rest des Abends verbringen wir zusammen.

WAS IST UNSER WEIHNACHTEN?
Weihnachten ist eines der wichtigsten Feste in 

Serbien. An diesem Tag, der am 7. Januar gefeiert 
wird, wird die Geburt von Jesus Christus gefeiert 
und symbolisiert Frieden, Liebe und Gemeinschaft. 
Für uns ist es am wichtigsten, den Tag der Geburt 
von Jesus mit der Familie, Freunden und Bekannten 
zu verbringen. An diesem Tag kommen wir Gott 
näher. Die Botschaft der Geburt Jesu lautet: „Fürchte 
dich nicht.“ Dieser Tag bedeutet Frieden, weil alle 
glücklich sind, und die Geburt Jesu Christi ist ein 
neuer Anfang für die Menschheit.

Familie Đerić, 
Kinder im Alter zwischen 14 und 17 Jahren

Auf Vorschlag der Kirchgemeinde München zusammen mit der Priesterschaft wurde ein Wettbewerb 
für Texte und Zeichnungen zum Thema „Weihnachten in meinem Zuhause“ organisiert. Mit großer Freude 
habe ich mich dieser Idee angenommen und habe diese sofort mit den Schülern im Religionsunterricht 
geteilt. Das Gespräch über Weihnachten und seine Bedeutung in unseren Häusern war hervorragend, 
und die Kinder erzählten begeistert von ihren Bräuchen und Erlebnissen. Nachdem alle ihre Arbeiten 
eingereicht hatten, haben wir gemeinsam alle Zeichnungen und Texte durchgesehen und uns 
entschieden, zwei Zeichnungen und einen Text für die nächste Ausgabe des „Svečanik“ auszuwählen. 
Diese Werke spiegelten nicht nur die Freude und Wärme von Weihnachten in ihren Häusern wider, 
sondern repräsentierten auch charakteristisch diejenigen, welche in der Diaspora aufwachsen.

Justin Emreković, Religionslehrer



Бр./Nr./3/2025. | 47 

Rezensionen

ES IST IN ORDNUNG, MANCHMAL
NICHT IN ORDNUNG ZU SEIN.
Rezension des Films „Alles steht Kopf“ 
(Inside Out)
 
In den Tagen vor Weihnachten herrscht in 

unserer westlichen Zivilisation, die auf den 
Fundamenten der christlichen Kultur aufge-
baut ist, ein Zustand chaotischer Euphorie. 
Menschen eilen von Termin zu Termin, ste-
hen unter Stress und fühlen sich getrieben, 
berufliche oder private Ziele noch rechtzeitig 
zu erreichen. Es gilt, Fehler zu korrigieren, fi-

nanzielle Lücken zu schließen, Geschenke zu 
besorgen und einen wohlverdienten Urlaub 
vorzubereiten. Während der Weihnachtsfei-
ertage tritt dann ein seltenes Phänomen ein: 
Frieden – oder zumindest ein vorübergehen-
der Stillstand. Es ist eine dringend benötigte 
Pause von dem unerbittlichen, oft selbst auf-
erlegten Lebensrhythmus, der uns das ganze 
Jahr über antreibt.

Weihnachten gilt seit jeher als Fest der Fami-
lie. Es ist die Zeit, in der die engere und weite-
re Familie zusammenkommt, gemeinsam am 
Tisch sitzt, Geschenke austauscht und wertvol-
le Stunden miteinander verbringt. Ein fester 
Bestandteil dieser weihnachtlichen Rituale ist 
auch der gemeinsame Filmgenuss – sei es im 
Kino oder zu Hause. Bereits in den frühen Ta-

gen der Film- und Fernsehgeschichte entstand 
ein eigenes Genre: der Weihnachtsfilm.

Zu diesem Genre gehören Verfilmungen 
von Märchen und Weihnachtsgeschichten, 
von denen Charles Dickens‘ „Eine Weihnachts-
geschichte“ (A Christmas Carol) wohl die be-
kannteste ist, sowie Familienkomödien wie 
„Kevin – Allein zu Haus“ (Home Alone). Viele 
Filme aus dieser Kategorie greifen immer wie-
der ähnliche Themen auf: die Frage nach den 
wahren Werten des Lebens, die Erinnerung an 
die Bedeutung der Familie und die Aufforde-
rung, die Reinheit kindlicher Freude zu bewah-
ren. Mit ihren süßen Geschichten und bewähr-
ten Erzählmustern zielen diese Filme darauf 
ab, Emotionen wie Nostalgie, Geborgenheit 
und Wärme hervorzurufen – jene besonderen 
Gefühle, die uns mit der Zärtlichkeit des Fami-
lienhauses verbinden.

Emotionen spielen nicht nur in Weihnachts-
filmen, sondern bei jedem Kunstwerk eine 
primäre Rolle. Deshalb ist es wichtig, ihre Be-
deutung zu verstehen. Heute möchte ich über 
einen Film schreiben, der sich thematisch und 
stilistisch nicht nahtlos in das Genre des klas-
sischen Weihnachtsfilms einfügt, der jedoch 
seinen Platz im Repertoire eines Familienkinos 
während der Feiertage verdient.

Die Rede ist von dem Animationsfilm „Alles 
steht Kopf“ (Inside Out) aus dem Jahr 2015, ei-
nem Werk des renommierten „Pixar“-Studios. 
Dieses Studio hat in den letzten drei Jahrzehn-
ten wahre Meisterwerke der Filmkunst ge-
schaffen, darunter „Toy Story“, „Findet Nemo“, 
„WALL-E“ und „Oben“ (Up).

„Alles steht Kopf“ erzählt die Geschichte 
des menschlichen Mikrokosmos – unserer in-
neren Welt aus Gefühlen, Gedanken, Erinne-
rungen, Bewusstsein und Unterbewusstsein. 
Wir begleiten Riley, ein junges Mädchen, das 



48 | Бр./Nr./3/2025.

Rezensionen

glücklich in einer idyllischen Kleinstadt in der 
amerikanischen Provinz aufwächst. Schon 
in den ersten Szenen lernen wir neben ihren 
liebevollen Eltern fünf personifizierte Grund-
emotionen kennen: Freude, Angst, Wut, Ekel 
und Trauer.

Während Riley heranwächst, komplexere 
Beziehungen zu ihrer Familie und Umwelt auf-
baut, werden auch ihre Emotionen facetten-
reicher. Die fünf Grundemotionen arbeiten 
unermüdlich daran, Rileys Gedanken, Bedürf-
nisse und Handlungen zu lenken. Sie sortieren 
Erinnerungen, speichern sie langfristig und 
helfen dabei, die sogenannten „Erinnerungsin-
seln“ zu errichten – die Grundpfeiler ihrer Per-
sönlichkeit. Jede Emotion hat eine klare Funk-
tion: Freude sorgt für Glück, Angst schützt vor 
Gefahren, Wut gibt Kraft, sich durchzusetzen, 
und Ekel bewahrt vor Schaden.

Doch die Rolle der Traurigkeit bleibt zu-
nächst unklar. Diese Frage nach der Bedeutung 
der Traurigkeit wird zum zentralen Leitmotiv 
des Films – einer berührenden und tiefgründi-
gen Erzählung, die zeigt, wie alle Emotionen, 
selbst die unangenehmen, ihren Platz und ihre 
Funktion in unserem Leben haben.

In den ersten elf Jahren wird Rileys emotio-
nales Leben von Freude bestimmt. Sie koordi-
niert und kontrolliert die anderen Emotionen, 
um eine stabile Grundlage für die Entwicklung 
des Mädchens zu schaffen. Probleme entste-
hen, als ihre Eltern beschließen, die idyllische 
Kleinstadt zu verlassen und nach San Fran-
cisco zu ziehen. Rileys Welt gerät ins Wanken. 
Abgeschnitten von ihren Freunden und ihrem 
vertrauten Zuhause, lebt sie in einem leeren 
Zimmer in einer fremden, hektischen Groß-
stadt. Ihre Eltern haben immer weniger Zeit 
für sie, und Riley fühlt sich zum ersten Mal 
wirklich einsam. Diese unangenehmen äu-
ßeren Veränderungen beginnen, ihre innere 
Verfassung negativ zu beeinflussen. In Rileys 

Mikrokosmos bricht das Chaos aus. Die Freude 
wird zunehmend verdrängt, und die anderen 
primären Emotionen – Ekel, Wut und Angst – 
übernehmen die Kontrolle.

Der emotionale Sturm, der in Riley tobt, 
beeinflusst ihr Verhalten zunehmend: Sie ge-
rät immer öfter in Konflikte mit ihren Eltern, 
findet keine neuen Freunde und erlebt in 
ihrem Lieblingssport wiederholt Misserfolge. 
Diese Veränderungen gefährden die Basis 
ihrer emotionalen Stabilität: die „Inseln der 
Primärerinnerung“, die langsam zu zerfallen 
beginnen. In dieser Krise eilen Freude und 
– überraschenderweise – Traurigkeit zu Hil-
fe. Gemeinsam reisen sie durch die Welt der 
neuronalen und psychischen Prozesse auf der 
Suche nach einem Weg, die Kontrolle über Ri-
leys Emotionen zurückzugewinnen. Auf ihrer 
abenteuerlichen Reise treffen sie Bing Bong, 
Rileys imaginären Freund aus der Kindheit, der 
ihnen hilft, das Kontrollzentrum zu finden.

Am Ende gelingt es ihnen, das emotionale 
Gleichgewicht wiederherzustellen und Riley 
davor zu bewahren, einen großen Fehler zu 
begehen. Im dramatischen Höhepunkt die-
ser bewegenden Geschichte erfahren wir die 
wahre Bedeutung der Traurigkeit im mensch-
lichen Leben. Sie hilft uns, die Unvermeidlich-
keit negativer Erfahrungen zu akzeptieren und 
bietet uns die Möglichkeit, diese gesund in 
unsere Persönlichkeit zu integrieren.

In Momenten, in denen Verluste, Enttäu-
schungen und Niederlagen unsere emotionale 
und geistige Stabilität erschüttern, in denen wir 
unseren inneren Kompass verlieren und nicht 
wissen, wie es weitergeht, hilft uns die Trau-
rigkeit, mit den schmerzlichen Gefühlen der 
Leere umzugehen. Durch sie erkennen wir die 
Realität des Lebens und erfahren, dass auch die 
schwierigsten Momente überwunden werden 
können – vor allem, wenn wir nicht allein sind, 
sondern jemanden an unserer Seite haben.



Бр./Nr./3/2025. | 49 

Rezensionen

Im entscheidenden Moment der Geschich-
te, als Riley in ihrem Schmerz völlig verloren 
scheint, bringt die Traurigkeit verdrängte Er-
innerungen an vergangene Verluste und Ent-
täuschungen zurück. Sie erinnert Riley daran, 
dass sie in diesen schweren Momenten nie 
allein war, sondern von der Liebe und Unter-
stützung ihrer Familie umgeben war. Diese 
Erfahrung der Unterstützung bringt Frieden, 
Trost und die Hoffnung, dass es besser wird. 
Der Weg der Heilung hat bereits begonnen.

Der Film Alles steht Kopf ist eine wunder-
schöne Erzählung über das Erwachsenwer-
den, die auf einzigartige Weise die komplexe 
Beziehung zwischen der inneren Welt des 
Menschen und der äußeren Realität darstellt. 
Er zeigt, dass das menschliche Dasein und die 
Entwicklung unserer Fähigkeiten und Poten-
ziale von Anfang an untrennbar mit der Bezie-
hung zu anderen Menschen verknüpft sind. Je 
mehr wir von Liebe umgeben sind, desto sta-
biler werden wir emotional und desto fähiger 
sind wir, selbst Liebe zu geben.

Diese Geschichte lehrt uns, dass alle Emo-
tionen – insbesondere die primären – eine be-
deutende Rolle bei der Formung unserer Per-
sönlichkeit spielen. Und vor allem vermittelt 
der Film, dass es vollkommen in Ordnung ist, 
wenn wir manchmal nicht in Ordnung sind.

Diese Sichtweise auf das Leben steht im Ein-
klang mit der christlichen Auffassung, dass der 
Mensch erst dann die Möglichkeit erhält, jene 
Eigenschaften zu verwirklichen, die wir als 
Menschlichkeit bezeichnen, wenn er in eine 
echte Beziehung zu einem anderen Menschen 
tritt. Der Mensch ist ein zutiefst relationales 
Wesen, geschaffen, um die Welt in sich aufzu-
nehmen, sie zu erkennen und sie mit seinen 
schöpferischen Kräften zu gestalten und zu ver-
wandeln. Auf diese Weise entdeckt er, dass die 
Welt, deren Teil er ist, gut ist und dass das Leben 
einen tieferen Sinn hat. Damit bereitet er sich 

allmählich darauf vor, seinen Schöpfer kennen-
zulernen. Dieses Wissen weckt in uns das wun-
dervolle Gefühl der Freude.

Doch durch die Beziehung zur Welt wird 
uns auch die dunkle Seite des Daseins be-
wusst – die Endlichkeit, die Vergänglichkeit, 
der Verfall. Diese Erkenntnis führt uns vor 
Augen, dass der Mensch von Anfang an auf 
schmerzhafte Weise erfährt, dass die Welt im 
Bösen liegt: Es gibt Schmerz, Leid und den 
größten Feind des Menschen, den Tod. Diese 
Erfahrungen rufen in uns Unruhe, Unsicher-
heit und Angst hervor.

Gerade deshalb ist es von großer Bedeu-
tung, in uns die Fähigkeit zu entwickeln, uns 
mit diesen Herausforderungen auseinander-
zusetzen. Die Traurigkeit begleitet uns auf 
der Reise durch die stürmischen Gewässer 
unserer Emotionen und hilft uns, den Weg zu 
einem sicheren Hafen zu finden – solange die 
Hoffnung in uns lebt, dass wir nicht unterge-
hen, und der Glaube, der uns den Weg weist.

Deshalb ist „Alles steht Kopf“ im Grunde 
auch ein Weihnachtsfilm, der nicht mit ober-
flächlicher Sentimentalität spielt, sondern uns 
zeigt, was Emotionen wirklich sind, welche 
Rolle sie in der Entwicklung der menschlichen 
Persönlichkeit spielen und dass alle, sogar die 
Traurigkeit, ihren Sinn haben. Es ist in Ord-
nung, nicht immer in Ordnung zu sein – so-
lange in uns die Hoffnung lebt, dass jemand 
bereit ist, uns eine rettende Hand zu reichen.

Diese und alle anderen Weihnachtsge-
schichten sind wahr, insofern sie uns erken-
nen lassen, dass das Leben ein einzigartiges 
Geheimnis birgt und alles, was wir in uns tra-
gen, ein kostbares Geschenk ist. Wenn uns das 
bewusst wird, sind wir bereit, denjenigen auf-
zunehmen, der in jener Nacht in Bethlehem in 
die Welt kam, um Frieden, Trost und Erlösung 
zu bringen.

Priester Dragiša Jerkić



50 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике

KONTAKT

Serbische Orthodoxe Kirchengemeinde 
München e.V. 
Putzbrunner Str. 49, 81739 München 
Bürozeiten des Pfarrbüros: 
Werktags 09:00 - 12:00 und 
17:00 - 19:00 Uhr
Tel.: 089/637-8458 und 089/637-8622
Fax: 089/625-5095
Е-Mail: info@spcmuenchen.de 

Ihre freiwillige Spende können Sie auf folgen-
de Bankverbindung überweisen: 
IBAN: DE33520604100003440001
BIC: GENODEF1EK1
Bei der: EB-BANK MÜNCHEN
Verwaltung: Serbische Orthodoxe Kirchenge-
meinde München
Putzbrunner Str. 49, 81379 München

КОНТАКТ

Serbische Orthodoxe Kirchengemeinde 
München e.V.

Putzbrunner Str. 49, 81739 München 
Радно време канцеларије

Радним даном 09:00 - 12:00 и 
17:00 - 19:00 часова

Тел. 089/637-8458 и 089/637-8622
Факс: 089/625-5095

Емаил: info@spcmuenchen.de 

Ваше добровољне прилоге можете 
уплаћивати на следећи рачун:

IBAN: DE33520604100003440001
BIC: GENODEF1EK1

Bei der: EB-BANK MÜNCHEN
Verwaltung: Serbisch Orthodoxe Kirchge-

meinde München
Putzbrunner Str. 49 81379 München



Назив рубрике

Бр./Nr./3/2025. | 51 



52 | Бр./Nr./3/2025.

Назив рубрике


