
Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 1 



2 | Бр./Nr./4/2025.

Назив рубрике САДРЖАЈ

1. Садржај���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 2
2. Уводна реч��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 3

Из наше Цркве���������������������������������������������������������������������������������������������������������� 4
3. Преглед дешавања у Црквеној општини Минхен (Ана Јанковић)���������������������������������������������4
4. Празнична беседа поводом Видовдана 2025 (ђакон Арсеније Јовановић�����������������������������7
5. Пун миленијум са Светим краљем Јованом Владимиром (Душан Јанковић)�����������������������9
6. Православна омладинска заједница при Храму Светог Јована Владимира
     у Минхену (ПОЗ СПЦ Минхен) (Марија Петронијевић и Урош Савић)���������������������������������� 14
7. Ходочашће (Ленка Стојадиновић)�������������������������������������������������������������������������������������������������������� 16

Тема броја: Први васељенски сабор у Никеји ��������������������������������������������������� 20
8.  Први васељенски сабог и његове последице (проф. др. Расто Јовић)������������������������������� 21
9.  Саборност, једномислије и ријечи које губе значење (Стојана Валан)����������������������������� 24
10. Заједнички датум Васкрса – богословско питање? (јереј др Дејан Ристић)��������������������� 27
11.  „Светлост од светлости“ (јереј Ненад Живковић)�������������������������������������������������������������������������� 31

Прилози из веронауке������������������������������������������������������������������������������������������� 35
12. Васкрс у мом дом (прилози из веронауке – припремио Јустин Емрековић)��������������������� 36

Рецензије����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 37
13. Странац у свијету-увијек и заувијек (Стојана Валан)���������������������������������������������������������������� 38
14. „Расечена стварност. Рецензија серије Severance (Apple+)“ (јереј Драгиша Јеркић)���� 41
15. Контакт������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ 86
16. Наша заједница на медијима���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 87

1. Inhaltsverzeichnis������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 45
2. Leitwort�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 45

Aus unserer Kirche��������������������������������������������������������������������������������������������������� 46
3. Übersicht der Ereignisse in der Kirchgemeinde München (Ana Janković)�������������������������������� 46
4. Festpredigt anlässlich des Vidovdan 2025 (Diakon Arsenije Jovanović)������������������������������������ 49
5. Ein ganzes Millennium mit dem Heiligen König Johannes Vladimir (Dušan Janković)��������������������� 52
6. Orthodoxe Jugendgemeinschaft der Serbisch-Orthodoxen Kirche in München 
    (OJG SOK München) (Marija Petronijević u. Uroš Savić)�������������������������������������������������������������������� 57
7. Eine Pilgerreise (Lenka Stojadinović)������������������������������������������������������������������������������������������������������� 59

Thema der Ausgabe: Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa�������������������������� 63
8. Das Erste Ökumenische Konzil und seine Folgen (Prof. Dr. Rastko Jović) ��������������������������������� 64
9. Synodalität, Einstimmigkeit und Wörter, die ihre Bedeutung verlieren (Stojana Valan)������� 67
10. Das gemeinsame Osterdatum – Eine theologische Frage? (Priester Dr. Dejan Ristić)�������� 69
11. „Licht aus dem Licht“ (Priester Nenad Živković)�������������������������������������������������������������������������������� 73

Beiträge zur Religionslehre������������������������������������������������������������������������������������� 76
12. Ostern in meinem Haus (Beiträge aus dem Religionsunterricht 
      – vorbereitet von Justin Emreković)������������������������������������������������������������������������������������������������������� 77

Rezensionen������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 78
13. Fremder in der Welt – immer und ewig (Stojana Valan)����������������������������������������������������������������� 78
14. „Die zerschnittene Wirklichkeit. Eine Rezension der Serie Severance (Apple+)“ 
       (Priester Dragiša Jerkić)���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������82
15. Kontakt������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 86
16.  Unsere Kirchengemeinde in den Medien������������������������������������������������������������������������������������������� 87



Бр./Nr./4/2025. | 3 

Уводна реч

Драги читаоци,

С радошћу вам предајемо четврти број нашег парохијског часописа „Свечаник“, у 
коме се и овог пута бавимо животом наше црквене заједнице, као и разним темама 
из духовности, богословља и културе.

Ана Јанковић у свом прегледу догађаја упознаје нас са претходним дешавањима 
у Епархији диселдорфској и немачкој, као и у Црквеној општини Минхен. У рубрици 
„Из наше Цркве“ имате прилику да прочитате беседу ђакона Арсенија Јовановића са 
овогодишње Видовданске академије. Душан Јанковић нас својим надахнутим тек-
стом подсећа на лик, живот и дело Светог краља Јована Владимира, коме је наш храм 
у Минхену посвећен. Марија Петронијевић и Урош Савић представљају рад и живот 
новоосноване Православне омладинске заједнице СПЦ Минхен.

Овог пролећа наша заједница је први пут организовала поклоничко путовање у Ма-
настир Светог Нектарија Егинског и друге светиње Атике и Пелопонеза. Ленка Стоја-
диновић у свом тексту живописно преноси утиске и духовне радости овог путовања.

Ове године обележавамо 1700 година од Првог васељенског сабора у Никеји, па је 
тема овог броја посвећена управо овом великом догађају који је променио историју 
хришћанства. У текстовима проф. др Растка Јовића, Стојане Валан, јереја Дејана Ри-
стића и јереја Ненада Живковића сазнаћете више о саборности, једномислију и зна-
чају Никејског сабора..

Катихета Јустин Емрековић и овога пута је припремио радове ученика веронауке 
разних узраста на тему „Васкрс у мом дому“.

У рубрици „Рецензије“ можете прочитати текст Стојане Валан о књизи Митрополи-
та Григорија (Дурића) „Странац у шуми“ и рецензију серије Severance, коју потписује 
јереј Драгиша Јеркић.

Захваљујемо госпођи Јелени Јефтић на прелепим илустрацијама и госпођи Адрија-
ни Пуачи на пажљивом лекторском раду..

Угодно читање!

Редакција „Свечаника“



4 | Бр./Nr./4/2025.

Из наше Цркве

,,Христос васкрсе радости моја!” – овим 
речима целе године поздрављао је свети 
Серафим Саровски сваког човека који је 
дошао њему, ко год он био. За нас су оне 
нарочито важне у овим данима након Ва-
скрсења Христовог. Иза нас је часни пост, 
за време ког се свако од нас труди да се 
загледа у себе, и преиспита своје мисли, 
речи и дела. Како за појединца, тако је и 
за заједницу важна рефлексија. У наред-
ним редовима  представићемо нека од 
дешавања у нашој црквеној заједници, 
која су обележила период иза нас.

Васкрсењу претходи Рођење, те је 
тако у претпразничној радости Божића, 
у келнској парохији изведена представа 
„Рођење Христово“. Изведбу су на Детин-
це пред препуним храмом извела деца 
која похађају српску школу, под руковод-
ством оца Младена Јањића, подсећајући 
присутне на истински значај Божића.

У марту смо имали велику част да 
угостимо штићенике Даунов синдром цен-
тра из Бања Луке (ДСЦ БЛ). У оквиру овог 
лепог сусрета, наши гости су нам прире-
дили изложбу и представу, кроз које су 
показали свој таленат, труд и креатив-
ност. Поводом Међународног дана особа 
са Дауновим синдромом, организована је 
хуманитарна фудбалска утакмица између 
Фудбалског клуба ДСЦ БЛ и подмлатка 
,,Просвјете” из Штутгарта.

Будућност сваке заједнице су млади 
људи. Стога су у нашој парохији покре-
нуте активности намењене превасходно 
омладини. У Минхену и Франкфурту су 

одржани скупови православне омла-
дине, посвећени изазовима дањашњих 
младих генерација. Библијска радионица 
за омладину и одрасле под називом ,,Ја 
не познајем Библију, али Библија познаје 
мене” одржана је у Келну. У радионици 
је учествовао и Митрополит Григорије, 
а модератор завршне сесије у оквиру 
овогодишње радионице био је протоје-
реј-ставрофор Зоран Илић. 

У Минхену је такође била организована 
библијска радионица, под називом ,,И ја 
сам са вама у све дане до свршетка векa 
– Савремено тумачење Новог Завета”. У 
оквиру радних сесија које је водила те-
олошкиња Марина Ћакић, представљен 
је културно-историјски и теолошки кон-
текст настанка новозаветних текстова. 
После радног дела скупа са присутним 
учесницима се разговарало о органи-
зацији других садржаја за младе као и о 
могућностима њиховог учешћа у животу 
наше црквене заједнице. Први самостал-
ни пројекат Православне омладинске 
заједнице Минхена реализован је на 
празник Врбице. У сали црквеног центра 
општине Минхен одржана је пројекција 
анимираног филма и радионица за децу 
и родитеље. Већ након једне недеље, на 
Велику суботу, чланови Православне ом-
ладинске заједнице су у склопу акције 
,,Будите милостиви као што је Отац ваш 
милостив“ посетили наше старије паро-
хијане, уручили им скромне поклоне и 
заједно са њима дочекали наш најрадо-
снији празник.



Бр./Nr./4/2025. | 5 

Из наше Цркве

Празник који спаја све генерације нашег 
народа, Савиндан, дан је када прославља-
мо једног од највећих молитвеника пред 
Господом за наш народ, Светог Саву. Са-
виндан је прослављен широм наше епар-
хије: у Франкфурту, Нојвиду, Висбадену, 
Дрездену, Диселдорфу, Аугсбургу, Штут-
гарту, Минхену.

Традиција предавања је наставље-
на у многим парохијама. У Штутгарту 
је психолог др Влајко Пановић одржао 
предавање на тему „Најчешће грешке 
у васпитању деце – Tешкоће у органи-
зацији времена код деце и омладине“. 
Презвитер Ненад Живковић одржао је 
предавање у Розенхајму на тему ,,Црква 
као евхаристијска заједница”. Такође у Ро-
зенхајму је презвитер др Драгиша Јеркић 
одржао предавање на тему ,,Пост – Пут ка 
Васкрсењу“. У Нирнбергу су отац Бранис-
лав Чортановачки и ђакон Арсеније Јова-
новић одржали предавање за младе, на 
тему „Смисао и значај васкршњег поста“. 
У Минхену је госпођа Татјана Шукало одр-
жала предавање „Здрави и срећни у ста-
рости – Излаз из усамљености“, намење-
но за старије особе, чланове њихових 
породица и све заинтересоване. Госпођа 
Шукало је такође била гошћа у новој епи-
зоди подкаста Минхенски разговори. 
Др Ненад Божовић одржао је у Минхену 
предавање на тему „Смисао страдања 
у Књизи о Јову“. Поред овог предавања 
др Божовић је такође био гост подкаста 
Минхенски разговори, где је говорио на 
тему „Рат и Библија“. На тему ,,Крст-Пут ка 

Васкрсењу“ проф. др Растко Јовић одр-
жао је надахнута предавања у Нирнбергу 
и Минхену. У оквиру циклуса предавања 
„Црква у дијалогу” („Kirche(n) im Dialog”) 
гости су били проф. др Констанин Нико-
лакопулос, који је одржао предавање о 

позицији жене у новозаветним списима, 
јеромонах Диоскорос Ел Антони, који је 
говорио о Коптској православној цркви, 
као и проф. др Надежда Кизенко и проф 
др. Томас Бремер, који су говорили на 
тему „Православна црква у САД“. Гошћа 
подкаста Ökumene Café била је госпођа 
Јудит Штајнбах, са којом смо разговарали 
о бризи и помоћи старијим особама до-
сељеницима. Гост подкаста је такође био 
др Бернхард Лис, са којим је вођен разго-
вор о тајни и смислу празника Васкрсења 
Господњег. Парохијани у Диселдорфу и 



6 | Бр./Nr./4/2025.

Берлину имали су прилике да присуствују 
промоцији нове књиге Митрополита Гри-
горија, „Странац у шуми”. О књизи су, осим 
аутора, у Диселдорфу говорили Драган 
Бјелогрлић, глумац и редитељ, као и Дра-
гана Ракић, теолошкиња, а у Берлину епи-
скоп пакрачки и славонски Јован и през-
витер Александар Дебељак.

И ове године је било лепих јубилеја. 
Црквена општина у Фридрихсхафену је 
прославила тридесет година постојања. 
Том приликом је Његово Високопре-
освештенство Архиепископ диселдорф-
ско-берлински и Митрополит немачки г. 
Григорије началствовао евхаристијским 
сабрањем. На радост православних 
верника у Албштат-Ебингену и околини 
купљен је храм Св. апостола Томе, заједно 
са парохијским домом и дечјим вртићем. 
Још један значај догађај за нашу епархију 
је и прво служење Свете Литургије у Дрез-
дену, на празник Сретења Господњег, коју 
је служио Протојереј-ставрофор Вељко 
Гачић, уз саслуживање Ђакона о. Милана 
Врљановића.

Веома значајан догађај у нашој епар-
хији представља освећење храма Ва-
скрсења Христовог у Франкфурту на 
Мајни, у Томину недељу. Чином великог 
освећења Храма и Светом Литургијом 
началствовао је Архиепископ цетињски 
и Митрополит црногорско-приморски г. 
Јоаникије уз саслужење Архиепископа 
руског г. Тихона, управљајућег берлин-
ском и немачком епархијом (Руска пра-
вославна црква), Архиепископа и Митро-

полита жичког г. Јустина, Архиепископа 
диселдорфско-берлинског и Митропо-
лита немачког г. Григорија, Архиеписко-
па и Митрополита рашко-призренског 
г. Теодосија и Епископа умировљеног 
средњоевропског г. Константина, као и 
свештенства из више епархија Српске 
православне цркве и представника из 
других православних Цркава. 

У току Свете Литургије Протојереј Сло-
бодан Тијанић је удостојен права ношења 
напрсног крста. У Франкфурту је такође 
одржан православни сабор, где је поме-
нуто недавно откриће сребрне амулете 
старе 1800 година на којој је откривен 
запис на грчком и латинском језику и ис-
поведа да је Исус Христос Син Божији.

Као пример највећих исповедника има-
мо свете мученике. На празник Видовдан 
служена је Света Литургија широм наше 
епархије, вршећи помен на Светог Кнеза 
Лазара и све српске мученике. У Минхе-
ну је одржана Видовданска академија, на 
којој је наступио хор „Свети Јован Влади-
мир“, под руководством Јелене Стојко-
вић, а беседу је говорио ђакон Арсеније 
Јовановић.

Нека би нам Господ дао разум и љубав, 
пре свега, да схватимо да смо део једног 
тела - Христове Цркве – и тиме развијали 
како нашу заједницу, тако и сваког понао-
соб, до мере раста Христова.

Ана Јанковић

Из наше Цркве



Бр./Nr./4/2025. | 7 

ПРАЗНИЧНА БЕСЕДА 
ПОВОДОМ ВИДОВДАНА 2025 

Часни Оци, драга Браћо и сестре у Христу,
Сабрасмо се данас, у овоме Светоме 

Храму, на дан Видовдана, да обележи-
мо један од најсветијих и најзначајнијих 
дана у историји српског народа — дан 
када се сећамо Косовске битке и цара 
Лазара, али још више дан када се под-
сећамо нашег Косовског завета — завета 
вере, истине и љубави према Богу и роду.

Видовдан није само дан прошлости. Он 
је дан вечности. Он није само датум у ка-
лендару, већ стуб идентитета српског на-
рода. Те 1389. године, на Косову пољу, оди-
грала се битка која ће обележити не само 
средњовековну историју Србије, већ и чи-
таву нашу духовну и националну судбину.

На челу војске био је свети кнез Лазар, 
који није био само војсковођа, већ и му-
ченик, и пророк, и заветни стуб. Када је 
стао пред избор — царство земаљско или 
царство небеско — изабрао је оно вечно. 
Цитираћу познате речи светог кнеза Ла-
зара, које су темељ наше вере и народне 
свести: „Земаљско је за малена царство, а 
небеско увек и довека“! 

Изабравши Царство небеско, показао 
је да права победа долази кроз веру, 
страдање и васкрсење у истини Христо-
вој. Он је изабрао Христа! И тим избором 
запечатио судбину српског народа као 
народа крста и васкрсења.

У његовој војсци беше и Милош Обилић, 
јунак без мане и страха, који је жртвовао 

свој живот како би показао да част и вер-
ност могу бити снажнији од сваке силе. 
Била је ту и читава светосавска Србија, која 
је понела крст на рамену и кренула ка Гол-
готи, не бежећи од жртве, јер је знала да је 
пут кроз страдање — пут ка васкрсењу.

Али, браћо и сестре, Видовдан није 
само сећање. Он је огледало у које се гле-
дамо и данас.

Јер и данас је Косово — наша рана и наша 
светиња. Данас, можда тише, можда без 
мачева, али не мање болно, наш народ на 
Косову и Метохији поново носи свој крст. 
У манастирима — у Дечанима, Грачаници, 
Бањској, Пећкој Патријаршији — светле 
вечна кандила српске духовности. А око 
њих — народ, измучен, притиснут, али не-
поколебљив. То је тај исти народ који не за-
боравља да је Косово више од територије. 
Косово је духовни темељ и заветна земља.

Данас, када црквена звона у Косовској 
Митровици, Призрену, Великој Хочи или 
Ораховцу звоне, она не зову само на мо-
литву — она дозивају памћење. Она под-
сећају да су наши корени ту. Да без Косо-

Из наше Цркве



8 | Бр./Nr./4/2025.

ва и Метохије нема Србије. Да без Косова 
нема ни нас самих!

У тим црквама и светињама и даље се 
чује песма о светом кнезу Лазару и Мило-
шу. И даље се чита Јеванђеље. И даље се 
служи Литургија — вечна жртва и победа 
Христова. То је срце Видовдана: да ве-
рујемо, да истрајемо и да с Богом у срцу 
идемо напред, ма колико стрм пут био.

Нека ми буде допуштено да у овом свеча-
ном тренутку проговорим и из срца, као чо-
век међу људима, као Србин међу Србима.

Видовдан је дан туге, али и дан поноса. 
Дан жртве, али и дан васкрсења. И можда 
је баш зато он вечан — јер у њему пре-
бива и Христово страдање и Христова 
победа. Он учи да без вере нема опстан-
ка, без части нема живота, и без Косова 
— нема српског народа.

Гледајући данас свет који се мења, свет 
који заборавља корене и вери окреће 
леђа, нама се даје посебан задатак: да чу-
вамо оно што нам је предато. Да останемо 
верни Косову, верни завету, верни Богу. 
Да не заборавимо да је православна вера 
била наша снага кроз векове, од Светог 
Саве, преко Светог цара Лазара па све до 
данашњих дана. И да је наша вера оно што 
нас чини народом светлости, а не таме.

Не можемо обновити државу ако не 
обновимо душу. Не можемо бранити све-
тиње ако не постанемо сами светији. Ви-
довдан нас зато позива — не само да се 
сећамо, већ и да се преиспитамо. Јесмо 
ли достојни жртве Лазареве? Јесмо ли 
верни Косовском завету?

Зато данас, на Видовдан, погледајмо у 

себе. Помолимо се за наше јунаке, знане 
и незнане. Помолимо се за Косово и Ме-
тохију, за наш народ доле, за децу која 
расту у сенци разорене слободе, али у 
нади која никада не умире. Помолимо се 
за мир, али не мир који значи предају, већ 
мир који значи правду.

И нека из ове празничне беседе одјек-
не једна духовна порука:

Бог не заборавља оне који Њега не за-
борављају!

Ако ми останемо верни Косову, оно ће 
остати верно нама. Ако останемо верни 
Богу, Он ће нас уздићи. Ако останемо 
верни православљу, имаћемо снаге и за 
обнову, и за повратак, и за вечни живот.

Благословена да је земља Косова и Ме-
тохије!

Благословен да је српски народ који 
страда, али се не одриче светиња!

Благословена да је вера православна 
која нас води ка светлости!

И нека нам Видовдан сваке године из-
нова буди наду да ће доћи дан — дан када 
ће се народ српски на Косову слободно 
крстити, венчавати, певати и живети, као 
што су то чинили наши преци. Дан када 
ће звона са Дечана и Грачанице звонити 
радосно, а не јецати тужно.

До тада, нека нам вера буде штит, нада — 
звезда водиља, а љубав — темељ опстанка.

А благослов светог кнеза Лазара, муче-
ника Христовог и небеског цара српског, да 
почива на свима нама и да нас води путем 
вере, истине и вечног царства Божијег!

Амин!
Ђакон Арсеније Јовановић

Из наше Цркве



Бр./Nr./4/2025. | 9 

ПУН МИЛЕНИЈУМ
СА СВЕТИМ КРАЉЕМ 
ЈОВАНОМ ВЛАДИМИРОМ

На преласку из деветог у десети век 
усред балканског гротла, чију је еруп-
цију ратних разарања, пустошења, и 
свеопштег немира изазвала владавина 
бугарског цара Самуила, који је уложио 
силан напор у обнављање великог Бугар-
ског царства, издвојио се упечатљив лик 
дукљанског владара – Јована Владимира. 
По чему се он то издвојио од осталих кне-
жића, властелинчића малих словенских 
држава окружених моћним државама 
– Византијом и Бугарском? По лукавим 
дипломатским вештинама и интригама 
којима се су се овековечили Ришеље, Ка-
униц, Метерних? Или као војсковођа ка-
кав је био Наполеон, Карађорђе, Цезар? 

„ἀνὴρ ἐπιεικὴς καὶ εἰρηνικὸς καὶ ἀρετῆς 
ἀντεχόμενος” - „Човек благости, мирољу-
бив и врлинске издржљивости“. Овако га 
је описао познати византијски хроничар 
Јован Скилица. То су особине којима га 
је Господ прославио и даривао му венац 
Светости. То је оно што га је вазнело у не-
беса и дало му вечну славу! Један мали 
владар, мале државе, али велики божји 
угодник, који је своју државу сазидао на 
Божјим истинама, удостојио је многе хро-
нике не само на Истоку, него и на Западу, 
кроз многе векове, па и дан данас – рав-
но хиљаду година, захваљујући милошћу 
Божијом и горепоменутим богоугодним 
и часним особинама нашег светитеља и 
Христовог мученика.

Владимир је рођен око 970. године од 
оца Петрислава, тадашњег кнеза Дукље 
и наследио га је 990. године. Како је био 
у добрим односима са византијским на-
месницима у Драчу и признавао власти 
византијског цара, свакако је био на ни-
шану тадашњег бугарског цара Самуи-
ла. Цар Самуило био је један од четири 
сина комиса Николе. Четири комитопула: 
Мојсеј, Давид, Арон и Самуило, подигла 
су устанак против византијске власти у 
жељи да успоставе старо Симеоново бу-
гарско царство. Од њих четворице остао 
је само Самуило, док су остала тројица 
погинула у борби. 

Самуило се 998. године у једном од 
својих похода на запад устремио и на Вла-
димира као на византијског савезника. 
Владимир се са својим људима повукао 

Из наше Цркве



10 | Бр./Nr./4/2025.

на брдо Облик код Скадра, одакле је пру-
жао жилав отпор. Међутим, на том брду је 
живело мноштво змија отровница које су 
уједале Владимирове људе и од чијег су 
отрова умирали. Благочестиви Владимир 
се са сузама помолио Господу и од тада 
змије више нису никога усмртиле. Цар 
Самуило је оставио део војске да опседа 
Облик, а сам се упутио даље да напад-
не Улцињ. Увиђајући да бугарска војска 
неће одустати, притиснут тежином си-
туације у којој су се налазили, Владимир 
је одлучио да попусти и лично се преда, 
говорећи својим војницима: „ Како видим, 
треба да ја, веома драга браћо, испуним 
ону јеванђелску изреку која гласи: Добри 
пастир даје своју душу за своје стадо. Да-
кле, боље је, браћо, да ја дам своју душу за 
све вас, и да својевољно дам своје тело да 
га касапе и убију, него да се ви изложите 
опасности од глади и мача“. Рекавши им 
ово предаде се и оде цару, а овај га посла 
на заточење у Преспу, где се после неу-
спешног освајања Улциња и бесног пусто-
шења Далмације, врати и сам Самуило. 

Током свог тамновања, где је обилато 
упражњавао пост и молитву, Владимиру 
се јавио анђео Господњи који му прорече 
да ће ускоро бити ослобођен, али да ће 
касније умрети мученичком смрћу. Ћер-
ка цара Самуила – Теодора Косара је, по-
такнута Светим Духом, затражила од свог 
оца да оде у тамницу да сужњима опере 
главу и ноге. Угледавши Владимира, ле-
пог и питомог, као и пуног божје мудро-
сти, остала је с њим у разговору. И од тада 
га Косара заволи, али не из страсти, него 

због његове младости, врлина и владар-
ског рода, одлучила је да се уда за њега. 
Своју жељу саопштила је свом оцу – цару 
Самуилу, рекавши да ће пре умрети, него 
да се уда за другог. Цару је Владимир им-
поновао и није било тешко да пристане 
на ћеркин ултиматум, те је дао благослов. 
После венчања које је обављено владар-
ским церемонијалом, Самуило је вратио 
земљу Владимиру на управу, проширив-
ши је и драчким територијама. Краљ Вла-
димир и сада његова жена Косара, вра-
тили су се у своју земљу и живели у пуној 
светости и непорочности, служећи Богу 
дању и ноћу, а народом владајући са стра-
хом божјим и праведно. 

Византијски цар Василије II, после зав-
ршених грађанских ратова и борбе за 
власт, одлучио је да нападне и разори Са-
муилово бугарско царство. Након више 
пораза Бугара у томе успева, при чему се 
сурово обрачунава са противничким вој-
ницима – после битке код Беласице 1014. 
године, десетак хиљада бугарских војни-
ка ослепљује, поштеђујући сваког стотог 
како би их водио кући и послао цару Са-
муилу. Наводно, када их је Самуило угле-
дао умро је од инфаркта. Овај бруталан 
догађај је византијског цара овековечио 
као – Василија Бугароубицу. Цара Самуи-
ла наследио је његов син Гаврило Радо-
мир, који је владао непуних годину дана, 
од октобра 1014. до августа 1015. године, 
када га је убио његов брат од стрица Јо-
ван Владислав – Аронов син, а коме је 
сам Радомир својевремено спасио живот.

Недуго после преузимања власти, Јован 

Из наше Цркве



Бр./Nr./4/2025. | 11 

Владислав одлучи да убије краља Влади-
мира, као Самуиловог зета и вазала. Када 
су стигли изасланици и предали позив, 
краљица Косара се уплашила – сећајући 
се Владислављевог убиства њеног брата 
Радомира, и затражила од мужа да она 
прва оде и опроба како ће се Владислав 
понашати и шта ће учинити, на шта Вла-
димир пристаде. Стигавши у Преспу, лу-
кави Владислав је Косару лепо примио и 
угостио и убрзо послао Владимиру иза-
сланике и златни крст поручивши му да 
слободно дође да се виде и да се зајед-
но скупа са женом врати кући, на шта је 
Владимир одговорио да оду Владиславу 
и врате се са дрвеним крстом на каквом 
је и сам Господ Исус Христос издахнуо, па 
ће онда веровати и доћи. Владислав је, да 
би потврдио своје добре намере, дрвени 
крст послао по двојици епископа и једном 
калуђеру, који дошавши у Дукљу дадоше 
крст и веру Владимиру. Примивши крст, 
Владимир га целива, клече и помоли се, 
па са малом пратњом оде цару. Цар Вла-
дислав је наредио да Владимира убију то-
ком пута, како би изгледало да је случајно 
настрадао у неком разбојничком нападу, 
али га је сам анђео чувао и сви покушаји 
су пропали. На велико Владислављево 
изненађење, Божји угодник је стигао нео-
крзнут у Преспу. Цар је наредио да га по-
губе и одсеку му главу. Док се Владимир 
молио у цркви држећи дрвени крст, цар-
ски витезови су га опколили, а он видев-
ши их, прими тело и крв Христову и опро-
сти оним епископима, а и свим осталима, 
после чега би посечен 22. маја по старом, 

или 4. јуна по новом календару, 1016. го-
дине. Чесно тело мученика би сахрањено 
од оних двојице епископа који су га одве-
ли Владиславу, у цркви у којој се молио, а 
многи верници су још онда долазили до 
његовог тела и исцељивали се од болести. 
Његова супруга Теодора Косара је мошти 
и реликвије Светог Јована Владимира, по 
допуштењу цара Владислава, а који се, ви-
дећи чудеса над Владимировим моштима, 
почео кајати, пренела кући у манастир 
Пречисте Богородице Крајинске. Мошти 
су стајале ту до 1215. године, када је епир-
ски владар Михаило Комнин Дука пренео 
у Драч где су остале до 1381. године, да би 
у време албанског великаша Карла Топије 
биле пренете у Елбасан. Од 1995. године 
Владимирове чесне мошти се налазе у 
саборној цркви у Тирани, где је и седиште 
Албанске православне цркве.

Свети Јован Владимир, својим врлина-
ма прослављен од Господа нашег Исуса 
Христа, стекао је велику славу, како на 
небу, тако и на земљи код нас православ-
них. Нарочито је слављен у Црној Гори, 
Албанији и Македонији, где је протеклих 
хиљаду година његово присуство код 
православних у сталном континуитету, 
без знантих временских прекида. У Цр-
ној Гори у Барском крају постоји веков-
на традиција успомене на Јована Вла-
димира. Наиме, крст који му је дао цар 
Владислав и са којим је и погубљен, чува 
се код породице Андровић из Велих Ми-
кулића. Сваке године, на Тројичин дан се 
крст пред литијом носи на врх планине 
Румије, где се у цркви онда обавља ју-

Из наше Цркве



12 | Бр./Nr./4/2025.

тарње богослужење. Предање каже да 
се некада на том месту налазила црква 
Свете Тројице коју је сазидао сам Јован 
Владимир, а коју су Турци срушили. Од 
2005. године, црква Свете Тројице се по-
ново налази на врху Румије, а освештао 
ју је блаженопочивши митрополит црно-
горско-приморски Амфилохије.

Пун миленијум је прошао од Владимиро-
вог страдања. Током целог овог периода, 
његово присуство је, поред усменог пре-
дања, перманентно и у разним хроникама. 
Његова личност је подређена различитим 
тумачењима и теолошко-друштвено-исто-
ријским контекстима и генеалогијама, али 
увек христолика. Један од првих који га је 
поменуо, а свакако важан као извор, је Јо-
ван Скилица у свом делу „Кратка историја“. 
Највише података је пружио „Летопис попа 
Дукљанина“ или „Барски родослов“, из 12. 
века, писан на латинском језику. Велика 
се расправа води око овог дела и његове 
аутентичности, али се свакако не одбацује 
као извор, нарочито када је Јован Влади-
мир у питању. 

Хуманизам и ренесанса ширењем 
писмености и све масовнијим штампањем 
књига, отварају потпуно ново поглавље у 
погледу на свет, са новим визијама и амби-
цијама. У таквим околностима, у контексту 
еманципације народних језика и негодо-
вања према латинском, као и обнове ста-
рих државотворних традиција, у 16. веку 
га срећемо код Мавра Орбинија у њего-
вом чувеном делу „Краљевство Словена“, 
као и у неким далматинским хроникама, 
одакле је вероватно доспео и до Ду Фрас-

неа. Од наших предмодерних хроничара, 
треба поменути и хронику грофа Ђорђа 
Бранковића, и свакако чувеног архиман-
дрита Јована Рајића. Када су у питању ма-
кедонски и албански крајеви, јасно је да 
тамо увек било живо и активно предање 
о њему, али о томе има мало писаних тра-
гова. Најзначајнија дела из тог краја, која 
помињу светитеља, су грчка житија Јована 
Папе из Елбасана 1690. године, и драчког 
митрополита Козме Маврудија из 17. века. 

Нови талас појаве и пројаве Светог Јова-
на Владимира је у 19. веку код наших писа-
ца и књижевника Лазара Лазаревића, Јова-
на Стерије Поповића, Стевана Сремца. И на 
крају у данашње дане, када је свет достигао 
неслућене висине у технолошком развоју, 
али и егоизму, хедонизму, и себичном ин-
дивидуализму, и сваком другом греху, па и 
великом богоотпадништву, ето њега опет. 
Велика сила Божја га прослављује на до 
сада најчуднији и најоригиналнији начин. 
Не кроз летописе, историјска дела, хрони-
ке или националистичке пампфлете, него 
кроз цркве Божије које носе његово име 
- Светог Јована Владимира. Има их свуда, 
ничу по целој Србији, а и целој Васеље-
ни. Господ Исус Христос је и нашу цркву у 
Минхену украсио његовим именом и дао 
нам га за домаћина.

Треба истаћи и једну чињеницу, да сви 
поменути хроничари, писци и историча-
ри стављају овог Божијег угодника у не-
какав свој концепт и идеолошку матрицу. 
Било да је то истицање његове круне и др-
жавничких права, или националне иден-
тификације – ипак, нико не превиђа или 

Из наше Цркве



Бр./Nr./4/2025. | 13 

изоставља његову светост. Интересантна 
је та инкорпорација Цркве Божије у нека-
кав народни дух (Volksgeist), њено изјед-
начавање или чак подређивање, међутим 
то је за неку другу, али врло важну тему. 
На нама је да га видимо и прихватимо ис-
кључиво по вољи Божјој - као светитеља, 
са боголиким врлинама на које треба да 
се угледамо, јер их је ретко који владар 
имао, а данас да и не говоримо. Ваља 
приметити и ово: ако се ништа не дешава 
случајно и све према вољи Божијој, по-
ставља се питање, како то да први српски 
светитељ, онај кога је првог од нашег 
рода Господ Исус Христос пригрлио, сада 
лежи у Тирани, а у Албанији већ преко 
800 година. У Албанији му је и додато име 
Јован (раније је био само Владимир), ве-
роватно као инкарнација Светог Јована 
Крститеља, јер обојицу веже, поред венца 
светости, и слична судбина. Чак, према 

„елбасанској легенди“ манастир Светог 
Јована Владимира (Manastiri i Shën Gjon 
Vladimirit) код Елбасана, је саградио он 
сам, да би ту једног дана почивао. А упра-
во они, које ми највише презиремо, пазе 
га, целивају и клањају му се сваки дан, 
воле га, и он их исцељује и даје им утеху. 
Чудни су путеви Господњи, а где смо ми ту, 
и где је наше смирење? Шта то беше кро-
тост? Али и то је можда опет посебна тема 
и за размишљање и за расправу. Како год 
било, оставимо се свакојаких подкаста, 
јутјубера, блогера, бранитеља и осталих 
овоземаљских месија и медијских жрече-
ва, него следимо христоликост и христо-
центричност Владимирову, али и Савину, 
Лазареву и свих осталих српских и ва-
сељенских светитеља, и тражимо Царство 
Небеско, а све остало ће Господ додати!

	
Душан Јанковић

Из наше Цркве



14 | Бр./Nr./4/2025.

МЛАДИ У СЛУЖБИ ЦРКВЕ – 
ПОЧЕЦИ ПРАВОСЛАВНЕ 
ОМЛАДИНСКЕ ЗАЈЕДНИЦЕ 
У БАВАРСКОЈ

Православна омладинска заједница (у 
наставку ПОЗ) при храму Светог Јована 
Владимира у Минхену, основана је као 
одговор на потребу младих парохијана 
за заједничким деловањем и активним 
учешћем у животу црквене заједни-
це. ПОЗ је, у врло кратком року, успела 
да својим радом и залагањем додатно 
оплемени просторије наше Цркве. Без 
много околишања и формалности, оку-
пили смо младе људе који су већ живели 
литургијским животом, познавали свеш-
тенство, храм, као и једни друге. На тим 
темељима настала је заједница, која већ 
сада има јасан идентитет.

Идеја о заједници родила се током пр-
вог неформалног окупљања  православне 
омладине, одржаног у децембру 2024. го-
дине у Минхену, а на позив свештеника из 
три црквене општине. Млади верници из 
Минхена, Аугсбурга и Нирнберга су овом 
приликом, уз благослов и духовну подрш-
ку свештенства, основали Православну 
омладинску заједницу Баварске. Минхен-
ски огранак ПОЗ званично је започео са 
радом у пролеће 2025. године, реализа-
цијом свог првог самосталног пројекта. 

Наиме, у питању је била радионица ор-
ганизована уочи предстојећих празника 
– Врбице и Цвети. Циљ ове радионице 
био је да се најмлађим члановима цркве-
не заједнице, кроз узрасту прилагођен и 

интерактиван програм, приближи значај 
поменутих празника. Тим поводом одр-
жана је пројекција филма за децу и роди-
теље, након чега је уследила креативна 
радионица у свечаној сали Српске пра-
вославне цркве. 

Недуго затим, на Велику суботу 19. 
априла, одржана је и прва хуманитарна 
акција под називом „Будите милостиви 
као што је Отац ваш милостив“. У окви-
ру ове акције чланови ПОЗ посетили су 
старије парохијане, како би им уручили 
скромне празничне поклоне и провели 
време са њима у разговору и молитве-
ном духу. Посебни значај акције пока-
зао се у томе што је, у духу љубави, по-

Из наше Цркве



Бр./Nr./4/2025. | 15 

штовања и васкршње радости, успешно 
повезала различите генерације. Овом 
приликом изнова смо се подсетили да су 
две највеће заповести Христове, љубав 
према Богу и према ближњем своме, не-
раскидиво повезане и узајамно условље-
не. Управо у томе се огледа суштина наше 
вере - да живимо у заједништву и носећи 
бреме једни других, градимо Цркву кроз 
дела милосрђа и љубави.

Поред наведених пројеката, чланови 
ПОЗ активно учествују у животу храма, 
помажући на различите начине - било 
то у организацији, припреми простора, 
раду са децом, или хуманитарним акција-
ма које организује Црквена општина. 

Циљ заједнице није само окупљање 
младих, већ изградња стабилне основе 
кроз заједништво, одговорност и учење. 
Чланови ПОЗ имају прилику да, уз под-
ршку свештенства и кроз разноврсна 
предавања, уче о православној вери и 
литургијском животу. Редовна окупљања 
након недељне литургије такође служе 
као прилика за духовни разговор, плани-
рање и међусобну подршку.

Наставак рада ПОЗ у наредним месе-
цима укључиће нове пројекте, дубљу са-
радњу са другим омладинским огранци-
ма у оквиру Српске православне цркве 
у Немачкој и Аустрији, као и предавања 
и поклоничка путовања. Заједница ће 
наставити да делује под духовним ру-
ковођењем свештенства храма Светог 
Јована Владимира и уз благослов нашег 
Митрополита, Његовог Високопреосвеш-
тенства г. Григорија.

На крају желимо да нагласимо, да су 
врата наше заједнице широм отворена 
за све младе људе који желе да својом 
енергијом, знањем и посвећеношћу до-
принесу изградњи живописног и стаме-
ног темеља црквене заједнице.

Марија Петронијевић

Из наше Цркве



16 | Бр./Nr./4/2025.

XОДОЧАШЋЕ 

По благослову и у молитвеном зајед-
ништву са нашим свештеницима, оцем 
Илијом и оцем Драгишом, упутили смо се 
на поклоничко путовање у благословену 
земљу Грчку — колевку православља и 
место где су бројни свети угодници Божији 
оставили неизбрисив траг. Захваљујући 
туристичкој агенцији Travelhaus из Келна, 
на чијем је челу господин Немања Хрњез, 
путовање је било изузетно добро орга-
низовано, а сваки тренутак протекао је у 
духу мира, љубави и хришћанске радости.

Наше путовање започело је на аеродро-
му у Минхену, одакле смо, уз благослов и 
радост у срцима, полетели ка Атини. По до-
ласку нас је превоз одвео на острво Евију, 
у град Халкиду. Већ на првом одредишту 
сусрели смо се са дубоким и надахњујућим 
искуством — посетом манастиру Светог 
Јована Руса, светињи која оставља неиз-
брисив траг у срцу сваког ходочасника.

Свети Јован Рус био је млади православ-
ни војник из Русије, који је почетком 18. 
века, након заробљавања у рату с Турци-
ма, одведен у ропство у Малу Азију. Упркос 
мучењима и покушајима да га одврате од 
вере, остао је постојан у Христу, сведочећи 
кроз смирење, пост и молитву. Упокојио се 
1730. године, а Господ га је прославио не-
трулежним моштима које се и данас чувају 
у Новом Прокопиону на Евији, где многи 
верници траже утеху и исцељење.

И ми смо, у тишини и побожности, це-
ливали свете мошти Светог Јована Руса — 
чин који се дубоко урезује у срце сваког 

верника. У капелици манастира чувају се и 
лични предмети Светитеља: његов појас и 
капа, које ходочасници по обичају стављају 
на себе, у тишини душевне преданости и 
поштовања.  Провели смо ноћ у манастир-
ском конаку, у миру која умирује мисли, но-
сећи у себи духовну снагу коју нам је Светац 
даровао већ на самом почетку нашег пута.

Следећег јутра, још увек под дубоким 
утиском претходног дана, упутили смо 
се ка луци Пиреј, одакле смо трајектом 
стигли на острво Егину. Егина, осим што 
је позната по својим мирним пејзажима и 
надалеко чувеним пистаћима, једно је од 
најдрагоценијих места православног све-
та — острво на којем се срце поклоника 
природно узноси ка небу. У истоименом 
главном граду, после кратког предаха, 
упутили смо се ка једном од духовних сту-
бова савременог православља — мана-
стиру Светог Нектарија Егинског.

Манастир Светог Нектарија подигнут 
је на месту где је Светитељ провео по-

Из наше Цркве



Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 17 

следње године живота, основавши женску 
монашку заједницу посвећену Пресветој 
Тројици. Данас је то место молитве, утехе и 
исцељења, које привлачи хиљаде ходочас-
ника. У манастиру се налазе стара црква и 
манастир Свете Тројице, нова црква у ви-
зантијском стилу са куполом и звоницима, 
ћелија у којој је Свети Нектарије боравио, 
капела са његовим првобитним гробом, 
као и сребрни саркофаг са моштима и чудо-
творном иконом, прекривеном златним и 
сребрним плочицама — знаком захвално-
сти оних који су молитвама добили помоћ.

Свети Нектарије Егински био је епи-
скоп, подвижник и пастир Цркве Хри-
стове. Рођен 1846. године у Силиврији, 
живот је посветио вери, смирењу и слу-
жењу ближњима. Након клевета у Алек-
сандрији, повукао се у Атину, а затим на 
Егину, где је основао женски манастир и 
последње године провео у молитви. Упо-
којио се 1920. године, а Господ га је про-
славио нетрулежним моштима и бројним 
чудима. Канонизован је 1961. и данас се 
поштује као велики исцелитељ, нарочито 
тешко оболелих.

Унутар манастира верници долазе са 
молитвом и надом. Посебно се траже бо-
чице освећеног уља Светог Нектарија, 
које се уз веру сматра исцелитељским. 
Верници доносе мараме, јастучнице и 
друге предмете које полажу на саркофаг и 
односе кући као благослов. Тешко болес-
ни, уз благослов, имају прилику да легну 
на светитељев кревет у његовој ћелији и 
у тишини се помоле. На посебном месту у 
манастиру уписују се имена за молитвено 

помињање, као сведочанство вере и по-
верења у светитељско заступништво.

Тог дана смо, свако на свој начин, дожи-
вели тихо чудо — сусрет са светитељем 
који не престаје да присуствује свакоме 
ко му се обрати искрена срца. У тишини 
манастирског дворишта, у светлости која 
је надилазила обично сунце, осетили смо 
да вера није апстракција, већ жива ствар-
ност. Свети Нектарије нас је дочекао као 
тихи, али присутни духовни отац — у сва-
ком камену, дрвету и погледу ка небу.

У вечерњој тишини окупили смо се у 
његовој соби испуњеној светлошћу и мо-
литвом, и заједно прочитали акатист Све-
том Нектарију. У сваком стиху осећала се 
његова близина, а свакa реч била је утеха 
и нада. Био је то тренутак који ће у нама 
остати запечаћен као благослов који се 
не заборавља.

Нисмо пропустили да посетимо и 
оближњи манастир Свете Катарине, смеш-



18 | Бр./Nr./4/2025.

Назив рубрике

тен недалеко од манастира Светог Некта-
рија. У овом тихом и светом месту чува се чу-
дотворна икона Светог Спиридона, за коју 
верници сведоче да отвара и затвара очи 
— као да нас сам Светитељ гледа и благим 
погледом подсећа на непрекидна прису-
ства Божје милости. Икона се налази на ме-
сту где је, према предању, Свети Спиридон 
услишио многе молитве, и до данас остаје 

извор духовне утехе за бројне поклонике.
Манастир Свете Катарине на Егини по-

дигнут је на месту где је, по молитви Све-
тог Нектарија и монахиња, из сувог буна-
ра потекла вода. Од тада, ово свето место 
постало је прибежиште душе.

Трећег дана нашег поклоничког путо-
вања, у рано јутро, окупили смо се на све-
тој литургији — у цркви у којој је некада 
сам Свети Нектарије служио Пресветој 
Тројици. Та света прилика, да станемо тамо 
где је и он стајао, да учествујемо у литур-
гији на месту његових молитви, оставила 
је дубок траг у сваком од нас. Још већу 
част доживели смо када су наши свеште-
ници, заједно са другим свештеницима, 
служили свету литургију и причестили нас 
Светим Тајнама.

Била је то литургија тишине и светлости, 
пуна благости, уздаха и молитве. А када је 
једна од монахиња запевала „Агни Парте-
не“ — химну Богородици коју је написао 
сам Свети Нектарије — срце сваког по-
клоника се отворило. Био је то тренутак 
који се не заборавља — када су многима 
очи биле пуне суза, не туге, већ тихе радо-
сти и захвалности што смо баш ту, заједно 
у молитви, пред Богом.

Након литургије, испуњени благодаћу 
и тишином која остаје у души после при-
чешћа, упутили смо се назад ка луци Пи-
реј, а затим наставили пут у срце Атине. 
Прошли смо поред Трга Синтагма и зграде 
Парламента, наставили кроз сликовити 
трг Плака, дошли до седишта Архиепи-
скопије, где се осећа историјски дух Грчке 
православне цркве и њено достојанство у 
савременом времену.

Један део наше групе упутио се ка слав-
ном Акропољу, симболу античке цивили-
зације. Недалеко одатле налази се Арео-
паг — стена са које је свети апостол Павле 
проповедао Јеванђеље Атињанима. На 
том месту и данас стоји бронзана табла са 
његовим говором, забележеним у Делима 
апостолским (17, 22–31), у коме позива да 
се напусти идолопоклонство и упозна „не-
познати Бог“ — једини живи Бог у коме се 
„крећемо, живимо и јесмо“. Стати на том 
месту значи осетити живу везу између 
наше вере и њених корена.

Други део наше групе посетио је ма-
настир Светог Јефрема Новог у месту 
Неа Макри, источно од Атине. Манастир 
је посвећен великомученику Јефрему, 



Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 19 

монаху и аскети из 15. века, који је 1426. 
године мучен и обешен од стране Тура-
ка. Његове мошти пронађене су 1950. 
године по Божијем надахнућу, праћене 
чудесним миомирисом. Свети Јефрем се 
поштује као заштитник деце, омладине и 
тешко болесних, а његов гроб остаје све-
то место где се срца отварају у веровању 
и поуздању у Бога.

Тај дан завршили смо доласком у место 
Лутраки, где смо, после духовно богатог 
дана, пронашли мир и тишину пред нови 
благословени пут. Већ наредног јутра, упу-
тили смо се ка манастиру Светог Патапија, 
смештеном високо у планинама Гераније, 
изнад самог града, с погледом на Коринт-
ски залив. Манастир Светог Патапија, изнад 
Лутракија, подигнут је 1952. године на те-
мељима испоснице из 13. века и данас је по-
знат као извор духовне снаге. Мошти Све-
тог Патапија почивају у пећини до које води 
144 степеника, које ходочасници прелазе у 
тишини, тражећи духовно очишћење. Све-
ти Патапије, рођен у Теби, још у младости 
се повукао у пустињу, посветивши живот 
молитви и подвигу. Његов дар исцељења и 
данас делује кроз свете мошти.

Наш пут нас је даље водио преко Коринт-
ског канала — импозантног инжењерског 
подухвата који раздваја Пелопонез од 
остатка грчког копна и повезује Егејско и 
Јонско море. Уски канал, исклесан у стени, 
оставља без даха и сведочи о споју исто-
рије и људског подвига. Након краћег за-
државања, стигли смо у Нафплио — један 
од најлепших грчких градова, смештен на 
обали Арголиског залива. Некадашња пре-

стоница ослобођене Грчке – Нафплио, оча-
рава својом елеганцијом, уским уличицама, 
цветним балконима и ведрим медитеран-
ским духом. Свуда се осећа спој визан-
тијског, венецијанског и османског наслеђа, 
а поглед на тврђаву Паламиди, смештену 
високо над градом, сведочи о бурним вре-
менима и поносном духу народа.

У старом граду посетили смо цркву Све-
тог Спиридона, место обележено исто-
ријом. Испред њених врата 1831. године 
убијен је први гувернер Грчке, Јованис 
Каподистријас. На зиду је спомен-плоча, а 
у ниши траг метка — неми сведок тог тра-
гичног дана.

Наш последњи дан завршили смо по-
вратком у хотел и припремама за повра-
так кући. Иако је путовање пришло свом 
земаљском крају, свако ходочашће има 
свој дубљи наставак — оно се не завршава 
тамо где престају кораци, већ траје докле 
год у нама живе вера, сећање и захвалност.

На крају, желимо да упутимо искрену и 
дубоку захвалност нашим свештеницима, 
оцу Илији и оцу Драгиши, који су нас кроз 
цело ходочашће пратили молитвом, бла-
гословом и очинском благошћу. Посебно 
хвала Немањи Хрњезу, без чијег труда и 
преданости ово путовање не би било мо-
гуће — хвала му што нам је омогућио да за-
корачимо кроз светиње Грчке и дотакнемо 
оно што речима не може да се опише.

И наравно — хвала нашој драгој групи. 
На сваком осмеху, на заједничким молитва-
ма, на подршци, на тишини и на радости. На 
пријатељствима која су настала и успоме-
нама које ће трајати.



20 | Бр./Nr./4/2025.

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 21 

ПРВИ ВАСЕЉЕНСКИ САБОР 
И ЊЕГОВЕ ПОСЛЕДИЦЕ 

Први васељенски 
Сабор је био важан и 
значајан корак у исто-
рији хришћанства, јер 
је покушао да разре-
ши многе проблеме и 
питања, који су нарас-
ли током готово 300 

година хришћанске историје. Једна од 
главних тема овог сабора била је Аријева 
јерес, која је довела у питање веру да је 
Исус Христос Син Божји. Тиме је ова јерес 
проблематизовала исповедање истине у 
Бога као Свету Тројицу. Другим речима, 
уколико Исус Христос није Син Божји, није 
једнак Богу Оцу, онда више немамо ни 
веру у Свету Тројицу, а то је темељ свега у 
шта верујемо ми православни. 

Међутим, док пишемо о овоме, сигурно 
је да већини људи није до краја јасно да 
ли ово учење има било какве везе са њи-
ховим животима. Често се по аутоматизму 
крстимо са три прста, у име Оца, Сина и 
Светог Духа, исповедајући веру у Бога као 
Свету Тројицу, али нам исто тако по пра-
вилу остаје нејасна веза између ове вере 
и наше свакодневице. Овај текст је један 
мали покушај да укажемо како испове-
дање једног Бога као Свете Тројице, није 
имало за циљ само да утврди наше верско 
учење, него је мењало и утицало на наш 
светоназор, на разумевање међуљудских 
односа - посебно односа између мушка-
раца и жена. 

Неретко нам се идеја о некој врсти пот-
чињености жене у односу према мушкар-
цу намеће као каква „православна идеја“ 
брака и односа уопште. Засипају нас разни 
„духовници“ са дигиталних медија, који 
показују да је управо „потчињавање“ и 
„покорност“ жена баш оно чему нас право-
славље учи. Пошто је ово саморазумљиво 
и у сагласности са нашом природом (пре 
свега мушком), онда нам се и овакви са-
држаји предају као врста прилагођавања 
очекивањима већине, који желе и радују се 
да ово чују. „Потчињавање“ и „покорност“ 
омогућавају нам да се без много мучења, 
објашњавања, сукоба и сопственог раста 
односимо са нашим најближима. Како би 
овакве идеје добиле додатну тежину, нуде 
нам се аргументи из Светог Писма као 
апсолутни докази и неупитни ауторитети. 

Тако се као пример могу узети стихови 
из Прве Посланице Коринћанима Светог 
Апостола Павла (Нови Завет). У њима нала-
зимо одређене реченице који би, наводно, 
требале да подрже идеју о неопходној 
подређености жене у односу на мушкарце 
као какву Божју заповест: „Али хоћу да зна-
те да је свакоме мужу глава Христос, а муж 
је глава жени, а Бог је глава Христу“, (1Кор 
11,3). На први поглед се чини као да нам 
Апостол Павле саопштава како реч „глава“ 
(1Кор 11, 3) указује на неизоставну потре-
бу да афирмишемо подређен и потчињен 
однос жене у односу на мушкарца. Наве-
дени стихови су из првог века хришћан-
ства, а односи између Личности самог Бога 
(Свете Тројице) тада нису били довољно 
прецизно и јасно објашњени. 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



22 | Бр./Nr./4/2025.

Пошто Апостол Павле у својим стихови-
ма директно везује односе између мушка-
раца и жена са оним односом који постоји 
између Оца и Сина, онда је неопходно раз-
умети тај однос. Да ли је Син заиста Син 
Божји, или је ипак некако подређен Богу 
(Оцу)? У ком смислу је подређен? Шта нам 
то онда говори за наше односе, односе из-
међу мушкараца и жена, да ли и ми треба 
да будемо у односу субординације једни 
према другима, јер је то положено и у од-
носе самог Бога? Да бисмо ово разумели, 
неопходно је да видимо шта реч „глава“ 
може значити код Апостола Павла: „муж 
је глава жени, а Бог је глава Христу“ 
(1Кор 11, 3). Да ли глава значи неку врсту 
„доминације“, „власти“, „јерархије моћи“? 
Да бисмо то разумели, морамо је ставити 
у контекст учења о Светој Тројици, како 
би нам све постало јасније. Јер, уколико 
ова реч не упућује на неправедан однос 
у вези са односом Сина (Исуса Христа) и 
Бога (Оца), онда не може такво значење 
имати ни у контексту односа међу људима 
(између жена и мушкараца). 

Значај Првог васељенског сабора и ње-
гово објашњење и одбрана вере, а против 
аријанске јереси, као да нам је понудило 
и речник за разумевање и саме речи „гла-
ва“, али и стихова Апостола Павла. А шта 
је учинио овај Сабор? Први васељенски 
сабор је одбранио веру у „једносуштност“, 
односно веру у то да су све три Личности 
Свете Тројице исте суштине, да су вечне и 
да јесу један Бог. Тиме је у оквирима Свете 
Тројице укинута свака потенцијална мо-
гућност да се односи између три Лично-

сти (Оца, Сина и Светог Духа) читају у духу 
неравноправности, покорности, неправ-
де и злоупотребе моћи једне Личности у 
односу према другој. Другим речима, уко-
лико у оквиру односа Свете Тројице (Оца, 
Сина и Светог Духа) не постоји никаква 
врста потчињености, неправде, страха и 
силе, онда то значи да су управо то вред-
ности и упутства за наше међуљудске 
односе. Отуда нам се чини да је одбрана 
православне вере 325. године била не 
само одбрана неке апстрактне вере, како 
нам то данас можда изгледа, него одбра-
на и поучавање како треба да се понаша-
мо једни према другима. 

„Али хоћу да знате да је свакоме мужу 
глава Христос, а муж је глава жени, а Бог 
је глава Христу“, (1Кор 11, 3). Из перспек-
тиве велике богословске победе на Пр-
вом васељенском сабору који је одбранио 
исту суштину Оца и Сина, истовремено је 
одбрањена и суштинска једнакост муш-
карца и жене. Вера у „једносуштност“ (исту 
суштину) Оца и Сина, одузела је речи „гла-
ва“, коју користи Апостол Павле, било ка-
кав смисао који би указивао на моћ и вла-
дање, успостављање неправедних односа, 
покорност или потчињеност. „Глава“ може 
да указује на бригу, пажњу, обазривост, не-
говање, старање или будност, а све у кон-
тексту љубави којом се однос одређује. 

Појашњење које доноси Први васељен-
ски сабор у борби са аријанцима који су 
одбијали да признају исту суштину Сину 
Божјем, укинула је било какву суборди-
нацију у терминима моћи између Оца и 
Сина, јер су обојица исте суштине. Њихов 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 23 

однос је дакле релациони пошто деле 
исту природу, те се тиме укида било как-
ва теологија превласти и моћи једног над 
другим (Оца над Сином и обрнуто). 

У Богу, дакле, као три Личности (Отац, Син, 
Дух Свети), нема места за хијерархијски од-
нос који би у себе укључивао владање јед-
ног над другим кроз силу и моћ, него само 
кроз љубав која је темељ постојања Божјег. 
Односно, Бог је љубав јер постоји као љу-
бав три Личности – Оца, Сина и Духа Светог. 

Тако долазимо до тога да вера коју је 
донео Први васељенски сабор и за коју се 
борио, није била само борба за исправнo 
учење о Богу, него представља исправну 
веру о човеку, нашим односима и свако-
дневном животу. Борећи се за веру у исту 
суштину између Оца и Сина, Црква се бо-
рила за увођење нове врсте односа из-
међу људи, а посебно мушкараца и жена. 
Отуда је неопходно да када данас чита-
мо Свето Писмо, имамо у виду управо и 
учење Цркве, која у времену писања По-
сланица Светог Апостола Павла, није била 
до краја и јасно дефинисана. То значи да 
када читамо Прву Посланицу Коринћани-
ма, коју налазимо у Новом Завету, морамо 
имати у виду целокупну историју Цркве, 
па и учење Првог васељенског сабора 
који је успешно дефинисао и указао на 
нове путоказе за наш свакодневни живот. 

И поред тога што је православна вера по 
питањима међуљудских односа више него 
јасна, од времена Првог васељенског сабо-
ра, много пута у историји Црква није успе-
вала до краја да преброди све културолош-
ке разлике које су постојале и утицале на 

Њено учење. Meђутим, уколико је хришћан-
ска теологија, кроз велику борбу, успела да 
изнедри суштинско учење о Богу као Светој 
Тројици, где је свака Личност, и Оца, и Сина, 
и Светог Духа, исте суштине и природе, 
онда управо то учење штити и афирмише 
више него икад суштинско јединство чове-
ка – мушког и женског. Другим речима, вера 
Цркве и победа Првог васељенског сабора 
над непријатељима и јересима, култивише 
сваког од нас да мењамо своје научене на-
вике и погледе на свет, уколико они нису у 
складу са истином вере која од нас захтева 
да се мењамо и растемо у Богу. 

Јасним дефинисањем „исте суштине“ 
у разумевању Бога, пружа нам се сасвим 
различит увид у стихове 1Кор 11, 3-17. 
Значење се више не сме и не може заро-
бити у самом тексту посланице Светог 
Апостола Павла, без да се узме у обзир и 
историја Цркве и њени васељенски сабо-
ри. Имајући у виду сада теолошко учење 
Цркве о Богу, можемо се вратити наведе-
ним стиховима и у њима ишчитати нешто 
сасвим друго од поједностављивања који-
ма се желела наметнути потчињеност и 
покорност жене мушкарцу – односно не-
правда која се наноси другоме у име вере. 
На крају, не постоји бољи начин, него зав-
ршити овај текст цитатом Светог Апостола 
Павла, који додатно утврђује новину коју 
је хришћанство донело и доноси у наше 
животе, а ми смо одговорни апостоли те 
нове вере, прометеји наде: „Ипак, у Госпо-
ду нити је муж без жене ни жена без мужа. 
Јер као што је жена од мужа, тако је и муж 
кроз жену, а све је од Бога“, (1Кор 11, 11-12). 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



24 | Бр./Nr./4/2025.

САБОРНОСТ, ЈЕДНОМИСЛИЈЕ 
И РИЈЕЧИ КОЈЕ ГУБЕ ЗНАЧЕЊЕ

Постоје те неке ријечи које унутар црк-
веног живота користимо подразумије-
вајући им значење. Често је оно нејасно 
и поимање им се разликује од човјека 
до човјека. У ту магловиту групу спадају: 
благослов, благодат, епитимија, па и ду-
ховност и религиозност, и, међу њима, 
саборност. Све оне подразумијевају неку 
врсту саморазумљивости проистекле из 
учестале употребе и не тако учесталог 
размишљања.  У том смислу саборност је-
сте проблематичан појам. Сви знамо шта 
је сабор или сабрање, тј. учествујемо у 
њима на различите начине окупљајући се 
око неког догађаја или идеје са одређе-
ним циљем. Без обзира што сабор, има 
своје профане моменте, он је ипак у свије-
сти народа још увијек везан за Цркву. 
Народни сабори су најчешће, код Срба, 
окупљања око цркве поводом паро-
хијских и сеоских слава. Дакле, у одређе-
ном смислу појам саборности је сачувао 
доста од свог изворног значења, евхари-
стијског окупљања око Христа.  Јер свака 
црквена, сеоска или градска слава, осим 

весеља, заједничке послијелитургијеске 
трпезе, подразумијева ону која јој претхо-
ди – литургијску.

Иако задржала нешто са извора зна-
чења, саборност у свакодневном дискур-
су хришћана и даље је нејасна самим тим 
што нам је нејасно, скривено и мистично 
и светотајинско евхаристијско сабрање, 
као слика саборности у њеном апсолут-
ном и пуном смислу. „Гдје је двојица или 
тројица сабрана  у моје име и Ја сам тамо 
међу њима“ (Мт. 18:20), каже Христос, а 
ми окупљајући се да бисмо Га имали мећу 
собом долазимо на сабрање које је Он 
установио, на ком је и Он са нама и Цркву 
чинимо саборном. 

У језику Цркве саборност преноси своје 
значење и на окупљања епископског 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 25 

хора зарад рјешавања питања чији про-
блематични одговори потенцијално могу 
да наруше Црквено јединство. Епископи 
који сваки понаособ представљају „своје“ 
евхаристијско сабрање, налазе се на јед-
ном мјесту, формирају Сабор и с обзиром 
на то шта тј. кога престављају о себи гово-
ре у множини. Јер с њима смо и сви ми ту. 
Светотајински, и то не иза њих, него око 
њих, и стојимо на том истом сабору који 
ће бити закључен онако како се буде „из-
вољело Духу светоме и њима (нама)“.

У том смислу сваки Сабор је једна плу-
ралност, множина, али ми у Цркви не-
ријетко множину схватамо као нешто 
негативно што се дубински противи још 
једном олако подразумјеваном појму,  
једномислију, које саборност подразумје-
ва.  Са једномислијем поново упадамо 
у проблем тумачења и поједностављи-
вања. Једномислије семантички сувише 
наликује једноумљу, па поистовјећујући 
их и уклапајући у саборност, која кроз 
такво схватање, губи своје право значење 
и почиње да личи на својеврсно аутократ-
ско тијело које има једно мишљење, мимо 
кога не може нико да опстане на том ску-
пу тј. у заједници, и које је обавезујуће за 
све у идеолошком смислу. 

Међутим ствар са саборношћу (као и 
са једномислијем, одликом саборности) 
стоји драстично другачије. Иако сабор-
ност и првенство, како нас учи архиепи-
скоп Калист Вер, стоје у нераскидивој 
заједници, јер први мора да, према евха-
ристијској природи Цркве началствује 
сабору, тако он мора и да око себе има 
тај сабор који га окружује и коме начал-
ствује. Тај сабор чине епископи, (некада 
у раној Цркви и лаици) који сваки пона-
особ у себи, поред црквене носи и своју 
сопствену личну истину. Самим тим њи-
хови животи, начини размишљања, успо-
стављања заједништва у које су позвани 
јесу различити, али су сви апсолутно и 
недвосмислено једнако важни.

У том контексту, једна од најљепших 
метафора саборности, дата је у рано-
хришчанском спису Јермин Пастир који 
датира из другог вијека. Наиме, у Јерми-
ном пастиру саборност је описана као 
кула која се гради од камења различитог 
облика и квалитета који су потребни да 
би се она изградила снажна и стабилна. 
Неко камење је глатко и обло, а неко гру-
бо и оштећено. Оно је, дакле, различито 
и по облику и  по саставу, али се у кулу не 
уклапа само оно „непокајано“ тј. камење 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



26 | Бр./Nr./4/2025.

које не жели да се нађе унутар куле. 
Васељенски Сабори, оних чувених се-

дам, окупљали су све епископе хришћан-
ске Цркве зарад питања која Је разје-
дињују. Било је потребно да се појави 
неко учење које дубински подрива Тијело 
Цркве, тј. неко ко га је ширио морао је 
бити утицајан, тј. не може свако ни бити 
јеретик. Харизма и положај су неопходни 
да би се уздрмало Тијело које „ни врата 
пакла неће надвладати“ (Мт. 16:18). Епи-
скопи су на саборима сваки имали свој 
глас, којим су или потврђивали или не-
гирали потребу да се „склеротични уд“ 
одстрани од Тијела. На Никејском,  првом 
Васељенском сабору, архиепископ Ка-
лист Вер каже, да је било можда једва два 
гласа која су била против Аријевог одлу-
чења од Цркве, али за саборно дјеловање 
и та два гласа су једнако битна као и сви 
они остали који су га осудили. Дакле, јед-
ноумља није било, али једномислија, које 
је саборност успоставила,  свакако јесте. 

Тако је Црква функционисала кроз вије-
кове,  (седам васељенских сабора, нарав-
но да нису једини вриједни помена чуве-
ни су паламитски сабори из 14. вијека, а 
је мени лично врло значајан и занимљив 
Цариградски сабор из 1872 на коме је 
осуђена јерес етнофилетизма, у коју и да-

нас упадамо, а ту осуду као да смо у потпу-
ности заборавили (или намјерно бацили 
у запећак), и како и даље Црква постоји у 
историји, биће их и у будућности,  на ло-
калном нивоу сигурно, а надамо се и на 
васељенском. 

Јер иако ми данас не видимо испред 
себе проблем који разједињује цркве-
но Тијело на начин на који су то видјели 
ранохршћани, расправљајући о томе на 
трговима и пијацама, Оно јесте рањено 
неслагањима, дубоким политичким упли-
вима и социјалним превирањима који не 
могу да Га не повријеђују. У том смислу, 
саборност као једна од суштинских одли-
ка Цркве, а која  управо кроз Саборе за-
вија и исцјељује ране на Тијелу, има своју 
улогу у времену у коме Црква постоји. А  
како свако вријеме носи своја обиљежја, 
и сабори ће се, сигурна сам, пројављи-
вати на начине који ми научени на исто-
ријске књиге (а дуго бављење прошло-
шћу, рекао би мој омиљени књижевник, 
Светислав Басара, чини да садашњост 
постаје запуштена и измиче контроли)  
нисмо навикли, али ће увијек и изнова 
пројављивати оно што се изволе Духу 
Светоме и онима који ће се у Њему у бу-
дућности окупити – зарад цијеловитости 
Тијела и једномислећег ума у њему. 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 27 

ЗАЈЕДНИЧКИ ДАТУМ ВАСКРСА 
– БОГОСЛОВСКО ПИТАЊЕ?

Сазивање Првог васељенског сабора 
у Никеји 325. године означило је суштин-
ску прекретницу: хришћанска вјера више 
се није доживљавала као маргинална 
јеврејска заједница, већ као дубоко уко-
ријењена и све утицајнија религија. Након 
периода прогона, хришћанство под ца-
рем Константином добија привилегован 
положај и постаје доминантни дио нове 
вјерске стварности Римског царства. Су-
очена с том новом стварношћу, Црква је 
морала да се прилагоди – како изнутра, 
тако и споља. Убрзани раст и институци-
онализација захтијевали су јасно дефини-
сање вјере, уређење црквене организа-
ције и изградњу снажног идентитета. То је 
представљало велики изазов, што ће по-
стати нарочито јасно кроз догађаје прије, 
током и након сабора у Никеји.

Сабор је донео три значајне одлуке 
које су обликовале вјеру и допринеле ор-
ганизацији Цркве. Најпознатија и најваж-
нија међу њима, Никејски символ вјере, 
одиграла је пресудну улогу у изградњи 
црквеног идентитета, дефинишући те-
меље праве вере и јасно се ограђујући од 
јереси, нарочито аријанства. У двадесет 

канона сабора уређују се организацио-
на, пастирска и дисциплинска питања 
живота Цркве, одражавајући потребу за 
структуром која прати раст хришћанства 
и настоји да припреми Цркву за њену 
нову истакнуту улогу. Посебност ове кла-
сификације посебно се може уочити у 
последњој одлуци – заједничком датуму 
прославе Васкрса. 

Поставља се, дакле, питање: да ли је 
ова одлука била искључиво организа-
ционе природе, или је задирала у саму 
суштину хришћанске вјере? И зашто је, у 
том контексту, била толико значајна? 

Из посланице цара Константина упуће-
не црквама непосредно након Никејског 
сабора може се закључити да је, поред 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



28 | Бр./Nr./4/2025.

спорова око Арија, управо питање не-
уједначеног датума Васкрса била једна 
од главних тема Сабора. У цијелој Цркви 
владала је сагласност око богословског 
значаја овог празника над празницима. 
Васкрс превазилази све друге хришћан-
ске празнике, јер слави васкрсење Госпо-
да нашег Исуса Христа из мртвих, што је 
централни садржај хришћанске вере и 
темељ наде у вјечни живот. Ипак, влада-
ла је нејасноћа око тога када тачно треба 
обиљежавати празник. Хришћани  који су 
потекли из јудаизма обиљежавали су Ва-
скрс у исто вријеме када је синагога сла-
вила Пасху, излазак јеврејског народа из 
Египта и његово ослобођење. Васкрс се 
сматрао новом Пасхом, јер се њиме сла-
ви ослобођење од ропства смрти. 

Међутим, како се јеврејска Пасха увек 
обиљежавала 14. дана месеца Нисана, 
односно првог пуног месеца после про-
лећне равнодневнице, Васкрс се у јуде-
охришћанским заједницама није нужно 
славио у недјељу, већ било ког дана у сед-
мици. Ова разлика у пракси показала је 
колико ће тежак бити пут ка јединственом 
датуму прославе Васкрса. Први корак био 
је утврдити да се празник Христовог вас-
крсења слави у недјељу. Цјелокупна кон-
троверза одражава дубљи процес унутар 
Цркве – трагање за сопственим идентите-
том хришћана и постепено стварање не-
зависности од јеврејске традиције.

До краја 2. вијека, у хиршћанским 
заједницама Мале Азије празник васкр-
сења се обиљежавао на дан јеврејске 
Пасхе – 14. нисана. Ова пракса, позната 
као кватродециманизам, добила је назив 
по латинској ријечи quattuordecim, што 
значи четрнаест. Насупрот томе, у црква-
ма Сирије, Месопотамије и Киликије, Ва-
скрс је помјерен на прву недељу послије 
јеврејског празника. 

Још прије Никеје, локални сабор у Арлу 
314. године у свом првом канону доноси 
одлуку да хришћани широм свијета тре-
ба да славе Васкрс истог дана. Сложе-
ност овог питања постала је јасна када 
се испоставило да постоје три различите 
методе израчунавања датума – јеврејска, 
александријска и римска. Оне се нису 
поклапел, што је доданто отежало пости-
зање јединства у пракси. 

У Александрији се датум Васкрса од-
ређивао независно од јеврејске Пасхе. 
Основни принцип био је да Васкршња 
недеља мора да падне након пролећне 
равнодневнице, која је у то вријеме била 
поистовећивана са 21. мартом по јулијан-
ском календару. Међутим, пошто лунар-
ни циклуси у Александрији и Риму нису 
били усклађени, повремено је долазило 
до различитих датума празновања. Ипак, 
ради јединства и мира у Цркви, у таквим 
случајевима постизао се договор о зајед-
ничком датуму. 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 29 

Шта су, дакле, одлучили оци Никејског 
сабора? Иако писмена саборска одлука 
о томе није сачувана, на основу извора 
из IV до VI вијека могу се реконструисати 
главне смјернице. У посланици цара Кон-
стантина упућеној Црквама (Јевсевије 
Кесаријски, О животу Константиновом 
III, xviii), јасно се истиче да одређивање 
датума Васкрса треба да буде независно 
од јеврејске Пасхе. Уместо тога, налаже 
се да се празник васкрсења слави прве 
недјеље након пуног мјесеца који слије-
ди након прољећне равнодневнице, 
чиме се предност даје александријској 
методи израчунавања. 

Александрија, као град науке, помоћу 
математичких и астрономских закона изра-
чунава датум Васкрса и објављује га Риму. 
Тако настаје следећа ситуација: читава 
Црква прихвата заједнички датум одређен 
александријском методом, док се неколи-
ко источних цркава и даље држи свог изра-
чунавања везаног за јеврејску Пасху. 

Није изненађујуће што је питање датума 
Васкрса цару Константину било од толиког 
значаја. Може се претпоставити да је за ла-
ике управо то била главна тема Сабора, јер 
је директно утицала на њихов свакоднев-
ни живот. Цио литургијски живот, укљу-
чујући постове и друге покретне празнике, 
оријентисао се према датуму Васкрса. 

За цара Константина, који је настојао да 
изгради јединствено царство са једним 

царем и једном вјером, неодређеност 
око најважнијег хришћанског празника 
представљала је проблем који угрожава 
поредак и мир. У овом контексту, значај 
утврђивања јединственог датума Васкрса 
може се подијелити на три кључне тачке.

 Прво, јединство Цркве. У рано-
хришћанском периоду, разноликост у 
литургијским обичајима и празничним 
датумима била је нешто сасвим при-
родно и није представљала изазов за 
јединство Цркве. Свети Јован Златоусти 
свједочи, на примјер, да се Божић у пр-
вим вијековима хришћанства није свуда 
славио истог дана. Међутим, када је ријеч 
о Васкрсу као празнику над празницима, 
цар Константин и оци Сабора сматрали 
су да такав степен неусклађености на-
рушава црквено јединство. Стога се по-
себно наглашавало да  датум Васкрса не 
смије да зависи од јеврејског празника. 
Овакво категоричко ограђивање од јев-
рејске традиције нас доводи до следеће 
тачке – ограђивања од јудеизма. Црква је 
у четвртом вијеку коначно морала да из-
рази сопствени идентитет и конкретно се 
огради од јеврејског утицаја. У својој по-
сланици црквама, цар Константин истиче 
да би било жалосно да се датум управо 
најважнијег хришћанског празника од-
ређује према јеврејској традицији. Треће, 
васељенски карактер цркве. Као “једна, 
света, саборна и апостолска”, Црква обух-

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



30 | Бр./Nr./4/2025.

вата цијели свијет и носи у себи вјечну 
димензију. Управо зато, заједничко праз-
новање Васкрса широм свијета не само 
да симболизује јединство, већ потврђује 
универзалност Цркве. Успостављањем 
јединственог датума, рана Црква нагла-
сила је своју нову улогу као царске Цркве 
и истовремено продубила богословски 
значај овог великог празника.

Какав значај има питање заједничког 
датума Васкрса у савременом контексту? 
И данас, Црква се суочава са изазовом не-
уједначеног датума прославе Васкрса. Док 
поједине православне помјесне цркве и 
даље користе стари јулијански календар, 
већина је након 1923. године прешла на 
новојулијански, који је развио српски ге-
офизичар Милутин Миланковић. Овај ка-
лендар прецизнији је и од јулијанског и од 
грегоријанског. Ипак, помјесне цркве су се 
сагласиле да, без обзира на календарске 
разлике, јединство у прослави Васкрса не 
би требало доводити у питање. Поводом 
обележавања 1700. годишњице Никејског 
сабора, недавно преминули папа Фрања 
упутио је позив свим хришћанским црква-
ма да заједно дођу до јединственог датума 
прославе Васкрса. Такав корак не би био 
само симболични осврт на Никејски сабор 
из 325. године, већ и снажан допринос ја-
чању унутархришћанске кохезије, који би 
пред очима присталица других вера и све-
тоназора сведочио о заједништву у окви-
ру хришћанске заједнице. 

На крају, одлука Никејског сабора по-
казује да јединствени датум Васкрса, 
мада важан, није конститутиван за једин-
ство Цркве. Оно шта Цркву заиста чини 
јединственом и уједињује све хришћане 
широм свијета, јесу заједничко предање 
и заједничка вјера, те пре свега то треба 
стављати у први план. 

Црквена историја такође показује да 
неслагања око овог питања нису нужно 
доводила до раскола у Цркви: Јевсевије 
Кесаријски извјештава да је свети Поли-
карп Смирнски, ученик светог апостола 
Јована, припадао кватродециманистима 
и славио Васкрс на јеврејску Пасху. Папа 
Аникије га је због тога критиковао и по-
кушао га убиједити да празник слави у 
недјељу. Обојица су узалудно покушавали 
да убједе један другог у исправност свог 
става, али се међусобно нису анатемисали. 
Зато је одлука Никејског сабора о датуму 
Васкрса била више од обичног календар-
ског утврђивања. Она служи као дријевно 
свједочанство православног погледа на 
црквено јединство, апостолско предање 
и фундаментални значај Христовог васкр-
сења. Оваква одлука подсјећа вјернике да 
је прослава тајне Пасхе, прије свега, чин 
заједништва који уједињује цијелу Цркву 
у радости због побједе живота над смрћу. 
Посебно је значајно што су у овој јубилар-
ној години сви хришћани обиљежавали 
васкрсење Христово истог дана – можда 
је то била управо промисао Божија. 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 31 

”СВЕТЛОСТ ОД СВЕТЛОСТИ”

Када су се пре 1700 година, на позив 
и иницијативу римског императора Кон-
стантина, епископи са многих страна 
окупили у градићу Никеји (данас Изник 
у Турској) васељена – познати свет, а пре 
свега свет Римског царства – изгледала је 
доста другачије, као и сама Црква: њено 
устројство, структура, живот. Свакако да 
је временска удаљеност од 1700 година 
условила постојање многих разлика у од-
носу на наше време. Издвојио бих једну 
која је у многоме била одређена животом 
Цркве – и истовремено одражавала сам 
живот Цркве, живот хришћана, а која се 
нама данас, рекао бих, углавном чини не-
разумљивом.

Реч је, наиме, о томе да је у време одр-
жавања овог сабора било још увек по-
прилично незамисливо, са самом при-
родом хришћанског Јеванђеља штавише 
непомирљиво, да постоје ”формални” 
– номинални – хришћани, односно они 
који себе називају и сматрају хришћани-
ма, али њихов живот другачије сведочи. 
Чини се је данас веома тешко уопште 
изразити, објаснити шта се под тим раз-
уме. Сматрам да је то зато јер је данас 
углавном нормално, на пример, врло 
поносно изјашњавати се као хришћанин, 
посебно православац, а истовремено у 

пракси, у свакодневном животу, занема-
ривати најосновнија јеванђељска начела 
те, између осталог, другима не праштати, 
друге понижавати и угњетавати, варати, 
красти, (превише олако) осуђивати, све-
укупно лицемерно се понашати. Већи-
ни тако самодекларисаних хришћана 
одлазак на и учешће у светој и божан-
ственој Литургији, Светој Тајни Цркве, је 
нешто углавном споредно, нешто што се 
”обавља” по потреби, у најбољем случају 
пар пута годишње. А о познавању своје 
вере, чак и у најсажетијем облику, у виду 
Символа вере који се на свакој Литургији 
изговара, боље је и не говорити.

Управо је сабор, на чију 1700. годишњи-
цу подсећамо и славимо, формулисао да-

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



32 | Бр./Nr./4/2025.

нашње исповедање вере – Символ вере 
или „Вјерују“ – уз проширени додатак о 
Светом Духу који ће бити усвојен пар де-
ценија касније на Другом васељенском 
сабору. Тада, пре 17 векова, питања вере 
су врло лично дотицала сваког хришћа-
нина, те није било могуће бити хришћа-
нин ”на папиру”. Једноставно речено, 
вера и учење о Богу, о творевини, о Бо-
жијем откривању људима, имале су кон-
кретан утицај на живот оних који су се тој 
вери приклонили: тако је, на пример, роб 
могао да, иако споља неслободан, дожи-
ви истинску слободу и растерећеност у 
Христу, да не мрзи свој живот и господа-
ра, већ да у Христу и Христом прихвата 
и воли, док је исто тако господар могао 
да у Христу препозна да је и тај роб Бо-
жије створење, његов брат или сестра, 
ни у чему мање вредан или гори од њега 
самог, те да се према истоме адекват-
но и опходи. Дакле, утицај вере коју су 
прихватили и исповедали био је веома 
реалан на живот, али, и то је важно нагла-
сити, на целокупност живота: код куће, у 
друштву, на послу.

Истовремено, ширењем јеванђеља 
хришћанско учење, богословље, које је и 
само још увек било у развојној фази, бива-
ло је све чешће конфронтирано са учењи-
ма других религија и култова, или једно-
ставно философских школа. Неретко су 
те конфронтације условљавале потребу 

за даљим развојем хришћанског учења о 
Богу и, као средишта хришћанске вере, о 
Исусу Христу. Примера ради, најстарије 
исповедање вере гласило је једностав-
но: Исус је Христос, односно: онај Исус из 
Назарета јесте Помазаник (Месија, Спаси-
тељ – што је значење грчке речи Христос). 
Међутим, поменути изазови сучељавања 
са другим учењима те проста чињеница 
протока времена од догађаја Исусовог 
васкрсења и упокојења свих очевидаца, 
апостола и апостолских ученика, услови-
ли су потребу да се исповедање проши-
ри, односно, да се детаљније артикулишу 
одређени аспекти хришћанске вере, која 
није била подложна промени, јер је она 
увек долазила из срца и из искуства. Бо-
гословље, словљење о Богу, као словес-
на, а то значи рационална, артикулација 
те вере, се развијало, тражећи увек сав-
ремене начине да најадекватније изрази 
садржину вере.

Део тог развоја јесте и појављивање 
разних јереси, односно оних која ће тек 
бити препознате као неистините, као 
што је било учење свештеника Арија из 
Александрије. Ово учење појавило се 
пред крај друге деценије четвртог века и 
сводило се на тврдњу да Син није једно-
суштан Богу Оцу, односно да је он, иако 
највише створење, ипак од Оца створен 
или како је познато гласила реченица: 
да је било времена кад га (Сина Божијег, 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 33 

другог лица Свете Тројице) није било.
Александрија је била један од најваж-

нијих градова тадашњег света и свакако 
један од најзначајнијих центара образо-
вања и интелигенције па је разумљиво 
да је расправа по овом питању све више 
добијала на значају. Опасност је лежала 
у ономе што би ово учење значило за 
учење о спасењу човека. Јер, уколико 
се није оваплотио Бог, већ створење, ма 
колико оно било најузвишеније и Богу 
блиско, онда би то значило да ипак није 
Бог узео људско тело, људску природу, 
што би даље значило да људска приро-
да није искупљена и на њу није изливе-
на бесмртност. То може само Онај који је 
нестворен, то може само Бог. За човека, 
за хришћане би онда, у практичном смис-
лу, крсна жртва драстично изгубила на 

значају, а будући да би искупљење као 
обожење тиме било смањено или чак 
поништено, хришћански живот био би 
много више усмерен на држање морал-
ности. Једноставно, сам светотајински 
карактер вере у сједињење са Богом био 
би замењен наглашавањем испуњавања 
моралних принципа.

Са друге стране за римску државу, која 
је само 12 година пре тога признала нагло 
растућу хришћанску веру као равноправ-
ну, једна овако озбиљна расправа и могућа 
подела, била би са гледишта стабилности 
веома неповољна и свакако непожељна. 
Отуда је реакција цара Константина да 
лично сазове и организује овај сабор у др-
жавничком смислу и те како разумљива. 
За Цркву је подршка у организационом 
погледу била добродошла и омогућила је 

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



34 | Бр./Nr./4/2025.

учешће великог броја епископа, што је оси-
гурало широку расправу и легитимност.

Када данас исповедајући веру изго-
варамо речи из другог члана Символа 
вере: ”[Верујем] И у једнога Господа Исуса 
Христа, Сина Божијег, Јединородног, од 
Оца рођеног пре свих векова, Светлост 
од Светлости, Бога истинитог од Бога 
истинитог, рођеног, не створеног, једно-
суштног Оцу, кроз Кога је све постало” 
ми се, углавном и не знајући то, користи-
мо врхунским достигнућем отаца Првог 
васељенског сабора. Ми проговарамо 
њиховим језиком и њиховом вером, 
прихватајући је као своју. Свака од ових 
формулација ту је да нагласи да је Син 
Божији, који се оваплотио, родио и на 
земљи поживео, био распет и васкрсао из 
мртвих, једне суштине (једносуштан) са 
Богом Оцем. То и те како има утицаја на 
наш живот, на наш однос према спасењу. 
Исповедајући веру у једносуштност Оца и 
Сина ми исповедамо веру да је спасење 
могуће управо због чина Божијег уласка 
у овај, створени и пропадљиви свет, и да 
се чин искупљења већ догодио на Крсту. 
Практична последица за хришћанско 
живљење јесте назнака да просто ис-
пуњавање морала и религијских правила 
није оно што спасава, већ чињеница Бо-
жије, богочовечанске жртве на Крсту и 
нашег учешћа у њој на благодатни, свето-

тајински начин. То учешће могуће је и до-
гађа се у чину сабрања верних, да Богу за-
хвале за све и у склопу тог захваљивања 
принесу дарове – хлеб и вино, дакле, у 
чину оне службе коју називамо Литургија.

Пре 1700 година хришћани су у друштву 
још увек били препознатљиви, јер је њи-
хова вера одређивала њихов живот, а 
њихов живот указивао на њихову веру. 
Наравно да то не поништава истину да 
су људи грешни, дакле несавршени, како 
онда, тако и сада, те да је истинско по-
кајање и смирење, не само предуслов, 
већ саставни део хришћанског живота. 
Међутим, покајање се не догађа изван 
реалности живота, већ је оно директно 
везано за доживљај Божије неисцрпне 
љубави, односно за чињеницу да нас Бог 
прихвата и воли са свим нашим гресима, 
манама, слабостима. Ми знамо да Он зна, 
како је бити слаб, али знамо и да је Он све 
наше слабости већ понео. Стога наслеђе 
и достигнуће Првог васељенског сабора 
није само део неке давне прошлости, већ 
је и данас, након 17 векова, живо и акту-
елно за сваког верујућег, односно практи-
цирајућег хришћанина. Штавише, наслеђе 
овог великог сабора указује на немогућ-
ност постојања хришћана који то нису це-
локупношћу свог живота, који нису удови 
живе Цркве, која се објављује и реализује 
свагда на литургијском сабрању.  

Тема: Први васељенски сабор у Никеји



Бр./Nr./4/2025. | 35 

Прилози из веронауке



36 | Бр./Nr./4/2025.

Прилози из веронауке

На предлог наших свештеника, истражили смо једну лепу и радосну тему у верона-
уци: „Ускрс у мом дому“. Ученици су са великим ентузијазмом прихватили ову идеју. Са 
пуно љубави и маште, креирали су цртеже који приказују како се Ускрс слави у њиховим 
породицама. Приказали су ускршња јаја, свеће, иконе, свечану храну и заједничку мо-
литву. Кроз своје радове, деца су изразила своју веру, своју радост и лепоту породичног 
заједништва – поводом најважнијег хришћанског празника: Васкрсења Христовог.

Јустин Емрековић, теолог



Бр./Nr./4/2025. | 37 

Прилози из веронауке



38 | Бр./Nr./4/2025.

СТРАНАЦ У СВИЈЕТУ 
– УВИЈЕК И ЗАУВИЈЕК

У јануару ове године указана ми је по-
прилична част. Наиме, говорила сам о ро-
ману владике Григорија „Странац у шуми“, 
у Бечу. Јавни наступи нису нешто у чему 
уживам. Имам превелику трему, патим од 
паничног поремећаја, али владика Григо-
рије није неко кога бисте олако одбили. 
Осим харизме коју му нико не може оспо-
рити, он је личност коју је привилегија 
упознати. То, наравно, није једини разлог. 
Када вас зову да говорите о књизи, она је 
ипак осовина око које се догађај одвија.

Анксиозна каква јесам, прочитала сам 
је два пута детаљно, припремајући се за 
излагање, подвлачила све оно што ме је 

дотицало на личном плану (а тога је до-
ста) и оно што сам сматрала интересант-
ним, тј. по некој својој процјени битним 
за публику пред којом ћу се наћи. Све је 
прошло добро и лијепо, али ме то није 
мотивисало да пишем о самом роману, 
све док од своје маме, која заиста доста 
чита, нисам чула реченицу: „Ја сам се тако 
добро осјећала читајући овај роман.“

Прошло је пар мјесеци од када је она то 
мени саопштила, а још ми се мота по глави, 
јер на један једноставан, али истовремено 
снажно интроспективан начин, даје суд о 
књижевном дјелу. Навикли смо да о ро-
манима просто говоримо да су добри или 
лоши, препричавамо их, али ријетко, за-
иста ријетко чујемо и размишљања о томе 
како смо се осјећали док смо их читали.

Постоје писци који претендују на емо-
цију, а постоје и они који непретенциозно 
успијевају да је пренесу кроз „перо“. Раз-
мишљајући о томе шта ми је мама рекла, 
запитала сам се како сам се ја осјећала 
читајући (будући да сам роман читала те-
мељно га анализирајући да испаднем што 
паметнија), јер нисам обраћала пажњу на 
емотивна стања, иако су ме аутобиограф-
ски подаци изнесени у роману, као што је 
улазак у Цркву са 16 година, студирање тео-
логије, па и боравак по манастирима, затим 
рат и смрт, заиста лично и дубоко дотицали.

Прошла сам неки, условно речено, сли-
чан пут и када размишљам о њему, као и 
већина људи који су дуго у Цркви, уопште 
ми није мио. Зашто се то дешава и зашто 
се усуђујем да кажем „као и већина“? 
Најједноставније речено, тај божански 

Рецензије



Бр./Nr./4/2025. | 39 

Рецензије

призив на који човјек одговори у једном 
тренутку свог живота заиста је блистав и 
заслепљујући и као и заљубљеност, зама-
гљује реалност која почне да се открива 
нешто касније, и није, као и свака реал-
ност, нимало љупка и блага.

Не размишљамо много о томе како 
се осјећамо док читамо књигу, иако нас 
осјећај прати. Он је, заправо, најбитнији у 
додиру са умјетношћу. Ја волим оно што 
грубо сијече у литератури, али и што ме 
насмијава, а ипак о „добром“ осјећају, за-
право миру и спокоју (на шта је моја мама 
заправо алудирала) нисам много раз-
мишљала, док такву реакцију на књижевно 
дјело нисам (а то се тек сада десило) први 
пут чула. И заиста, владика Гргорије пише о 
тешким стварима, али не узнемирава, већ 
ствара специфичну лакоћу на души, док чи-
тамо о рату, смрти, личним и опште позна-
тим, општеискуственим грешкама и замка-
ма и изборима везаним за њих - „Пустош је 
свуда око нас, али људи ипак нису пусти“.

Роман је, сви то већ знамо, веома читан. 
Продаван је у огромном тиражу, а промо-
ције су посјећене, један мој пријатељ би 
рекао „као концерти Здравка Чолића“. 
Иако говори о животу монаха и владике, 
он је (можемо и да се запитамо зашто, 
а можда и баш зато) занимљив и нама 
„обичнима“, лаицима који о монаштву не 
знамо много, или ако понешто знамо то 
је прилично бајковито и романтизовано. 
Међутим живот савременог монаха, о 
томе је говорио и Св. Антоније Велики у 
четвртом вијеку пророкујући, не разли-
кује се пуно од живота оног ко се усуђује 

да себе назове хришћанином или, једно-
ставније, дијелом Цркве као заједнице. 
И заправо величина монаха, свештеника 
или духовника се огледа управо у томе у 
коликој мјери он пристаје да се упусти у 
свијет, не да од њега побјегне. Монашки 
бијег од свијета, бијег је од „утјехе“ који 
би свијет требало да може да пружи па-
лом човјеку. Он је директно, без дистрак-
ција, суочавање са оним што је највећи 
терет човјека, а то су пролазност и смрт. 
Као такав, са оптиком коју му специфичан 
начин живота омогућава, монах урања у 
њега гледајући га какав јесте. Са емпа-
тијом својственој хришћанској духовно-
сти, тј. без које она ни не постоји и којој га 
његов подвиг учи. Зато овај роман чини 
да се осјећамо добро док га читамо. 

Дијалог између младог монаха и човје-
ка “који је видио свијета“, и кога аутор не 
описује као монаха, иако живи аутентич-
но испоснички, одвија се у рундама и су-
очавање су, у великој мјери, старијег са 
заблудама млађег, из чега израња прича о 
сазријевању – специфична због тога што 
се то сазријевање одвија унутар Цркве. 
На том плану, свако ко себе види као дио 
тог свештеног простора, може у мањој 
или већој мјери да се пронађе. У већој 
ако је дио клира, или му је на овај или 
онај начин живот избором везан за Цркву 
као институцију („не мораш бити монах 
или свештеник да би знао шта је Црква“) 
и уколико је искрен према себи, наравно.

Старији испосник није благ према мла-
дићу („Немаш појма, мали!“), укоријева га 
за многе заблуде, јер млади, савршено 



40 | Бр./Nr./4/2025.

сигуран (завршио је теологију, а сви који 
јесу знаће о чему говорим), да зна шта 
је „исправно“. Он зна шта је „љубав“, зна 
кога воли, препознаје „немање избора“ 
код попова којима постаје надређен, као 
једини разлог њиховог опстајања у Црк-
ви. Он жели да буде светац, што у његовој 
„зеленој“ глави значи много одбацивања, 
гледања с висине (иако несвјестан тога), 
са које га старији саговорник спушта. 
Дијалог, што је још један од важних зна-
кова љубави, опстаје на једнаком нивоу. 
Младић се у себи радује када се „старац“ 
повуче пред његовим аргументима и сва-
ки од разговора подразумијева и један 
солилоквиј или младића или „старца“ 
који се надовезују један на другога и пра-
ве озбиљну причу о узрастању које мора 
да боли, јер у супротном не доноси пло-
да. „Бол је знак да си жив, и то вјероватно 
најпоузданији знак!“, рећи ће старац мла-
дићу у једном од разговора.

Много нас који смо дуго у Цркви, или 
можда је исправије рећи који смо Црк-
ва, прошли смо то сазријевање на раз-
личито болне начине, који су се завр-
шавали и одустајањем и напуштањем и 
запуштањем благодатних дарова због 
најболнијег доживљаја који човјек може 
да осјети – одсуства љубави. Али у рома-
ну владике Григорија има пуно љубави 
(однос патријарха Павла према владици 
Атанасију и посебно епископу Стефану 
је аутентично дирљива прича) и упркос 
свему, оно што је најважније, а ми под 
утицајем накарадних тумачења аскет-
ског идеала заборављамо; има љубави 

и опроста самоме себи. Старац, иако по-
доста строг према младићу, на моменте 
гњеван због покварености у коју свијет 
тоне, а младић је не види или не жели 
да је види, прашта му. Воли га и таквог га 
пушта у свијет који ће му смирити душу. 
Семијел Бекет би рекао, управо сазнањем 
да ништа не можеш сазнати.

„Странац у шуми“ је можда метафора за 
изгубљеност која нас чека, какав год на-
чин живота да изаберемо, ако смо уопште 
благословени приликом да бирамо, јер 
владика добро примјећује, а ми забо-
рављамо: „У животу је много горе немати, 
него имати избора.“ А суочавање са собом 
је предуслов самоспознаје. Опрост себи 
(старца младићу) такође је и предуслов 
љубави према себи, а онда, јер је тако је-
дино и могуће, и према Другоме.

То је, по неком мом скромном мишљењу 
(а оно тешко може објаснити емоцију, 
иако стално претендује на то), главни раз-
лог зашто се као читаоци добро осјећамо 
док читамо „Странца у шуми“. Постоје 
грешке без којих нема живота, али по-
стоје и праштање, преумљење и кора-
чање даље у непознато. И постоји љубав. 
Разноврсна и у облицима које нисмо ни 
били у прилици да упознамо, али која нас 
додирне, окрзне у пролазу и учини да се 
више никада у животу („однос са људима 
који су умрли не престаје ни након њихо-
ве смрти“) не осјетимо потпуно сами. И 
провлачи се кроз живот, а у конкретном 
случају и кроз реченице владике Григо-
рија у роману „Странац у шуми“.

Рецензије



Бр./Nr./4/2025. | 41 

Рецензије

„РАСЕЧЕНА СТВАРНОСТ. 
РЕЦЕНЗИЈА СЕРИЈЕ 
SEVERANCE (APPLE+)“ 

У свом познатом есеју „Друштво умо-
ра“ (Müdigkeitsgesellschaft) савремени 
њемачки филозоф корејског поријекла 
Бјунг-Чул Хан (Byung-Chul Han) подврга-
ва анализи и критици феномене савре-
мене културе (или боље рећи култа) рада 
и успјеха. Хан објашњава патолошки од-
нос савременог човјека према послу и 
неутољивој потреби да се њиме стигне 
до успјеха, шта год он значио. У основи 
своје тезе овај аутор тврди да данашњи 
човјек обитава у једном друштву које је 
уморно. Последица овог умора није при-
тисак израбљивачког капиталистичког 
система или репресивног државног апа-
рата који захтијева потпуну послушност 
и вјерност владајућој идеологији, него 
сопствена амбиција.

Оно што данашњег човјека увлачи у 
поданички однос више нису притисак и 
контрола система (који, по Фукоу, пред-
стављају окосницу дисциплинарног 
друштва), него његова сопствена жеља 
за самоостварењем. Савремени човјек 
живи и ужива у илузији слободе коју 
треба, може и мора да оствари кроз не-
ограничене могућности које му нуди по-
трошачко друштво. А један од основних 
начина остварења слободе је посао. Он 
се не доживљава само као простор у ком 

се зарађује за живот, већ као начин оства-
рења идентитета.

Да би остварио своје „ја“ и открио своју 
посебност, човјек мора да постане шраф 
корпорацијске машинерије и прихва-
ти њену „пословну филозофију“ и њен 
„етос“. Некадашњу идеју рада као начи-
на грађења заједничке (социјалистичке) 
будућности замјењује идеја о остварењу 
индивидуалне слободе кроз рад на „уз-
будљивим пројектима“, испуњавање ро-
кова, планова производње и изградњу 
„тимског духа“ који подразумева помје-
рање граница издржљивости и сопстве-
них могућности. Посао тражи слобод-
ну и безпоговорну жртву, а награда за 
жртвеноприношење својих талената у 
корист рада јесте успјех који се стиче 
остварењем зацртаног циља и награђује 



42 | Бр./Nr./4/2025.

бољом платом, друштвеним утицајем и 
„признањем“ да си најбољи. Јер бити 
„само“ добар одавно није довољно.

Међутим, прије или касније, под при-
тиском самонаметнутих императива и 
очекивања, упркос осјећају задовољ-
ства који нам привремено доноси успјех, 
човјек постепено посустаје, почиње да 
сагорјева (burnout) и упада у стање де-
пресије. Човјек и цјелокупно друштво, 
како Хан описује, уморни су и исцрпљени.

Посткапиталистички мит о послу као 
мјесту среће и испуњења, питање иден-
титета, породице, отуђености, усамље-
ности, љубави и смисла постојања — све 
су то теме научнофантастичне серије 
Severance (Apple TV+, 2022).

Прва сезона прати Марка Скоута (глуми 
Adam Scott), бившег професора историје 
на оближњем колеџу који се, након тра-
гичне смрти супруге, одлучује на радика-
лан потез: напушта посао и запошљава се 
у корпорацији Лумон (Lumon Industries). 
Марка привлачи револуционарна понуда 
фирме Лумон својим запосленима — да 
се хируршком уградњом чипа у мозак из-
врши раздвајање (у оригиналу severance) 
свијести. На тај начин запослени живе 
двије стварности: једну на послу, а другу 
код куће са породицом и пријатељима.

Марк се подвргава контроверзној опе-
рацији и почиње да води двоструки жи-
вот. Док ван посла, скрхан болом, једва 
саставља крај с крајем и није у стању да 

обнови прекинуте односе са породицом 
и пријатељима, на радном мјесту налази 
утјеху. Тамо ради на Одјељењу за обраду 
макроподатака (Macrodata Refinement) са 
троје колега — Хели, Ирвином и Диланом, 
шефицом госпођом Кобел и њеним аси-
стентом господином Милчиком. Ту га зати-
чемо задовољног, насмијаног и љубазног.

Прву сјенку на идиличну атмосферу 
баца изненадни и тајанствени одлазак 
Пита, шефа одјељења и Марковог прија-
теља. Умјесто одговора на питање шта се 
заправо десило са њим, Марк добија уна-
пређење, односно Питову позицију. Убр-
зо стиже и нова радница — Хели. У сцени 
њеног буђења након хируршке интер-
венције пратимо процес „рађања“ нове 
свијести радника и становника „Лумона“.

Хели се од почетка супротставља новом 
идентитету. Њен лик уноси немир у идилу 
радног окружења омеђеног апсурдним 
правилима, усиљеном љубазношћу и 
бригом о запосленима, иза које се на-
слућује тамна позадина. Преко Хели се у 
причу уводи нова перспектива — здра-
воразумски отклон према до у детаље 
уређеном царству површне среће и мира.

Нови начин постојања за њу је несно-
шљив, и након више неуспјелих покушаја 
да да отказ (да дословно побјегне) сазнаје 
горку истину: њено друго „ја“, њен „Outie“, 
како се назива онај дио личности са 
свијешћу активном ван посла и који једини 
има право одлучивања, то не дозвољава. 

Рецензије



Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 43 

Последњи покушај бијега на који се Хели 
одлучује јесте самоубиство. Ни то јој не 
полази за руком — у последњем тренутку 
спашава је Марк, те након краћег опорав-
ка она бива поново враћена на посао.

Ово драматично искуство дјелује от-
режњујуће на остале запослене у Одјељењу 
за обраду макроподатака. Хелијина неу-
мољивост, упорност и спремност да жрт-
вује живот за слободу буде код колега, по-
себно код Марка, емпатију, разумијевање и 
жељу за промјеном. Полако почињу да се 
отварају једни према другима и временом 
упознају запослене из других одјељења. 
Што више расту повјерење, симпатија и 
љубав међу њима, то више постају свјесни 
своје неслободе и заточености.

Корак по корак, њих четворо почињу да 
откривају пукотине у наизглед савршено 
организованом систему компаније Лумон. 
Постепено сазнају да је све оно за шта се 
Лумон представља — мјесто мира, хармо-
није и стабилности, гдје запослени налазе 
предах од хаотичног, непредвидивог свије-
та пуног бола и разочарања, и које нуди 
смисао онима који се осјећају обесмишље-
ним и остављеним — заправо конструкт 
и параван иза којег се крије један без-
душни систем у коме је све, од посла који 
обављају, преко протокола, „ритуала“ и за-
бава, апсурдно, бесмислено и празно.

Марк, Хели, Ирв и Дилан проналазе на-
чин да ступе у контакт са свијешћу свог 
вањског постојања („Outie“) и кују план 

бијега с крајњим циљем да открију свијету 
истину о ропству у коме се налазе. Сце-
нама њиховог „буђења“ и суочавања са 
стварношћу живота ван посла завршава 
се прва сезона серије.

Severance својом естетиком и синеа-
стичким изразом — фотографијом, сце-
нографијом, сценаријом, атмосфером и 
музиком — снажно приказује празнину 
живота савременог човјека који смисао 
свог постојања упорно тражи тамо гдје 
га нема. Без обзира колико стварност у 
којој живимо била болна и трагична, бјег 
у привидну сигурност радног колектива, 
псеудопородице и корпоративне зајед-
нице не даје коначан одговор на питање 
зашто упркос свему треба живјети.

С друге стране, серија показује да шанса 
за спасоносним „буђењем“ свијести о цје-
ловитости постојања ипак постоји и да се 
она рађа управо у односу са другом лич-
ношћу. Чак и у стерилно бјелом окружењу 
канцеларијског микрокосмоса, кроз ос-
мјех, повик, бригу или разговор, почиње 
да ниче клица међуљудских односа из 
које се развија искра слободе и љубави.

И то је суштинска антрополошка пору-
ка коју нам ова серија, једна од најбољих 
данашњице, шаље: у друштву које пати од 
усамљености, хроничног умора и одсуства 
смисла, једини пут ка остварењу људско-
сти остаје — однос према другом човјеку.

Јереј Драгиша Јеркић



44 | Бр./Nr./4/2025.

Назив рубрике



Бр./Nr./4/2025. | 45 

Leitwort

Liebe Leserinnen und Leser,

mit Freude überreichen wir Ihnen die vierte Ausgabe der „Svečanik“, der Zeitschrift der 
Serbischen Orthodoxen Kirchengemeinde München, in der wir uns erneut dem Leben 
unserer Kirchengemeinde sowie verschiedenen Themen aus Spiritualität, Theologie und 
Kultur widmen.

Ana Janković gibt uns in ihrem Überblick einen Einblick in die bisherigen Ereignisse der 
Diözese Düsseldorf und Deutschland sowie der Pfarrgemeinde München. In der Rubrik 
„Aus unserer Kirche“ haben Sie die Gelegenheit, die Predigt von Diakon Arsenije Jovanović 
von der diesjährigen Vidovdan-Akademie zu lesen. Dušan Janković erinnert uns in seinem 
inspirierenden Text an das Leben, Wirken und die Persönlichkeit des Heiligen Königs Jovan 
Vladimir, dem unsere Münchener Kirche geweiht ist. Marija Petronijević und Uroš Savić 
stellen das Leben und die Arbeit der neu gegründeten Orthodoxen Jugendgemeinschaft 
der SOK München vor.

In diesem Frühjahr hat unsere Gemeinde erstmals eine Pilgerreise zum Kloster des Heili-
gen Nektarios von Ägina und weiteren Heiligtümern der Regionen Attika und Peloponnes 
organisiert. Lenka Stojadinović vermittelt in ihrem Text lebendig die Eindrücke und die 
geistigen Freuden dieser Reise.

In diesem Jahr feiern wir 1700 Jahre seit dem Ersten Ökumenischen Konzil von Nicäa, 
weshalb das Thema dieser Ausgabe diesem großen Ereignis gewidmet ist, das die Ge-
schichte des Christentums entscheidend geprägt hat. In den Beiträgen von Prof. Dr. Rast-
ko Jović, Stojana Valan, Pfr. Dejan Ristić und Pfr. Nenad Živković erfahren Sie mehr über 
Synodalität, Einstimmigkeit und die Bedeutung des Konzils von Nicäa.

Katechet Justin Emreković hat auch diesmal Arbeiten von Religionsschülern verschiede-
ner Altersgruppen zum Thema „Ostern in meinem Zuhause“ vorbereitet.

In der Rubrik „Rezensionen“ finden Sie den Text von Stojana Valan über das Buch von 
Metropolit Grigorije (Durić) „Fremder im Wald“ sowie die Serienrezension Severance, die 
Pfr. Dragiša Jerkić verfasst hat.

Wir danken Frau Jelena Jeftić für die wunderschönen Illustrationen und Frau Adriana 
Puaci für die sorgfältige Lektoratsarbeit.

Viel Freude beim Lesen!
Redaktion „Svečanik“



46 | Бр./Nr./4/2025.

Aus unserer Kirche 

Christus ist auferstanden, meine Freude!
Mit diesen Worten begrüßte der heilige 

Seraphim von Sarow das ganze Jahr über 
jeden Menschen, der zu ihm kam, ganz 
gleich, wer er war. Für uns sind sie in die-
sen Tagen nach der Auferstehung Christi 
besonders bedeutsam. Hinter uns liegt die 
Heilige Fastenzeit, in der sich jeder von uns 
bemüht, in sich zu schauen und seine Ge-
danken, Worte und Taten zu prüfen.

So wie die Reflexion für den Einzelnen 
wichtig ist, so ist sie auch für die Gemein-
schaft von Bedeutung. In den folgenden 
Zeilen stellen wir einige Ereignisse in unse-
rer Kirchengemeinde vor, die die zurücklie-
gende Zeit geprägt haben.

Der Auferstehung geht die Geburt voraus. 
So wurde in der vorweihnachtlichen Freu-
de des Festes Christi Geburt in der Kölner 
Pfarrei das Theaterstück „Die Geburt Christi“ 
aufgeführt. Am Sonntag der Kinder führten 
die Schüler der serbischen Schule das Stück 
vor einer voll besetzten Kirche auf – unter 
der Leitung von Vater Mladen Janjić – und 
erinnerten die Anwesenden an die wahre 
Bedeutung des Weihnachtsfestes.

Im März hatten wir die große Ehre, die 
Schützlinge des Down-Syndrom-Zentrums 
aus Banja Luka (DSC BL) zu empfangen. Im 
Rahmen dieses schönen Treffens bereite-
ten uns unsere Gäste eine Ausstellung und 
eine Aufführung vor, durch die sie ihr Ta-
lent, ihre Mühe und ihre Kreativität zeigten. 
Anlässlich des Internationalen Tages des 
Down-Syndroms wurde ein Benefiz-Fuß-
ballspiel zwischen dem Fußballklub DSC BL 
und dem Nachwuchsverein „Prosvjeta“ aus 

Stuttgart organisiert.
Die Zukunft jeder Gemeinschaft sind die 

jungen Menschen. Deshalb wurden in un-
serer Pfarrei Aktivitäten ins Leben gerufen, 
die vor allem der Jugend gewidmet sind. 
In München und Frankfurt fanden Treffen 
der orthodoxen Jugend statt, die sich den 
Herausforderungen der heutigen jungen 
Generation widmeten. Ein Bibel-Workshop 
für Jugendliche und Erwachsene mit dem 
Titel „Ich kenne die Bibel nicht, aber die Bi-
bel kennt mich“ wurde in Köln organisiert. 
An dem Workshop nahm auch Metropolit 
Grigorije teil, und Moderator der abschlie-
ßenden Sitzung des diesjährigen Work-
shops war Erzpriester-Stavrophor Zoran Ilić. 
In München fand ebenfalls ein Bibel-Work-
shop statt, mit dem Titel „Und siehe, ich bin 
bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt 
– Zeitgenössische Auslegung des Neuen 
Testaments“. In den Arbeitssitzungen, die 
von der Theologin Marina Ćakić geleitet 
wurden, wurden der kulturelle, historische 
und theologische Kontext der Entstehung 
neutestamentlicher Texte vorgestellt. Nach 
dem inhaltlichen Teil sprachen die Teil-
nehmer über die Organisation weiterer 
Angebote für die Jugend sowie über die 
Möglichkeiten ihrer aktiven Teilnahme am 
Leben unserer Kirchengemeinde. Das ers-
te eigenständige Projekt der Orthodoxen 
Jugendgemeinschaft Bayerns wurde am 
Palmsonntag verwirklicht. Im Saal des kirch-
lichen Zentrums der Gemeinde München 
fand eine Vorführung eines Animations-
films sowie ein Workshop für Kinder und 
Eltern statt. Bereits eine Woche später, am 



Бр./Nr./4/2025. | 47 

Aus unserer Kirche 

Karsamstag, besuchten die Mitglieder der 
Orthodoxen Jugendgemeinschaft im Rah-
men der Aktion „Seid barmherzig, wie auch 
euer Vater barmherzig ist“ unsere älteren 
Gemeindemitglieder, überreichten ihnen 
bescheidene Geschenke und feierten ge-
meinsam mit ihnen unser freudigstes Fest.

Das Fest, das alle Generationen unseres 
Volkes verbindet, der Savatag, ist der Tag, 
an dem wir einen der größten Fürbitter vor 
Gott für unser Volk feiern – den heiligen 
Sava. Der Savatag wurde in unserer ge-
samten Diözese gefeiert: in Frankfurt, Neu-
Wied, Wiesbaden, Dresden, Düsseldorf, 
Augsburg, Stuttgart und München.

Die Tradition der Vorträge wurde in vielen 
Pfarreien fortgesetzt. In Stuttgart hielt der 
Psychologe Dr. Vlajko Panović einen Vortrag 
zum Thema „Die häufigsten Fehler in der 
Kindererziehung – Schwierigkeiten in der 
Zeitorganisation bei Kindern und Jugend-
lichen“. Presbyter Nenad Živković hielt in 
Rosenheim einen Vortrag zum Thema „Die 
Kirche als eucharistische Gemeinschaft“. 
Ebenfalls in Rosenheim hielt Presbyter Dr. 
Dragiša Jerkić einen Vortrag zum Thema 
„Fasten – Weg zur Auferstehung“. In Nürn-
berg hielten Vater Branislav Čortanovački 
und Diakon Arsenije Jovanović einen Ju-
gendvortrag zum Thema „Sinn und Bedeu-
tung der Osterfastenzeit“. In München hielt 
Frau Tatjana Šukalo einen Vortrag „Gesund 
und glücklich im Alter. Ausweg aus der Ein-
samkeit“, der sich an ältere Menschen, ihre 
Angehörigen und alle Interessierten richte-
te. Frau Šukalo war auch Gast in einer neu-
en Episode des Podcasts Münchner Gesprä-

che. Dr. Nenad Božović hielt in München 
einen Vortrag zum Thema „Der Sinn des Lei-
dens im Buch Hiob“. Neben diesem Vortrag 
war Dr. Božović ebenfalls Gast im Podcast 
Münchner Gespräche, wo er über das The-
ma „Krieg und die Bibel“ sprach. Zum Thema 
„Das Kreuz – Weg zur Auferstehung“ hielt 
Prof. Dr. Rastko Jović inspirierende Vorträ-
ge in Nürnberg und München. Im Juni be-
grüßten wir Vater Slobodan Jokić, der zwei 
Vorträge hielt – über Metropolit Amfilohije 
sowie über den heiligen Vasilije und Ostrog. 
Im Rahmen der Vortragsreihe „Kirche im 
Dialog“ (Kirche(n) im Dialog) waren Gäs-
te: Prof. Dr. Konstantin Nikolakopulos, der 
über die Stellung der Frau in den neutes-
tamentlichen Schriften sprach; Hieromonk 
Dioskoros El Antoni, der über die Koptische 
Orthodoxe Kirche referierte; sowie Prof. Dr. 
Nadežda Kizenko und Prof. Dr. Thomas Bre-
mer, die über die Orthodoxe Kirche in den 
USA sprachen. Gast im Podcast Ökumene 
Café war Frau Judith Steinbach, mit der wir 
über Fürsorge und Hilfe für ältere Migran-
ten sprachen. Ebenfalls Gast des Podcasts 
war Dr. Bernhard Ließ, mit dem wir über das 
Geheimnis und die Bedeutung des Festes 
der Auferstehung des Herrn sprachen. In 
Düsseldorf und Berlin hatten die Gemein-
demitglieder die Gelegenheit, der Präsen-
tation des neuen Buches von Metropolit 
Grigorije „Fremder im Wald“ beizuwohnen. 
In Düsseldorf sprachen neben dem Autor 
auch Dragan Bjelogrlić, Schauspieler und 
Regisseur, sowie Dragana Rakić, Theologin; 
in Berlin hingegen Bischof Jovan von Pakrac 
und Slawonien sowie Presbyter Aleksandar 



48 | Бр./Nr./4/2025.

Debeljak. In München fand die Präsenta-
tion des Buches „Mein Spiel, mein Weg“ des 
Autors Svetislav Pešić statt – des gefeierten 
Basketballtrainers und Trainers der serbi-
schen Basketballnationalmannschaft der 
Männer. Über das Buch, aber auch über 
wichtige Themen des Lebens, des Sports 
und der Pädagogik sprachen mit dem Autor 
Vladimir Kuzmanović und Luka Spasovski, 
ehemalige Basketballspieler und Autoren 
eines der beliebtesten Podcasts über Bas-
ketball – „Luka und Kuzma“.

Auch dieses Jahr gab es schöne Jubiläen. 
Die Kirchengemeinde in Friedrichshafen 
feierte ihr 30-jähriges Bestehen. Zu diesem 
Anlass leitete Seine Eminenz, der Erzbischof 
von Düsseldorf und Berlin und Metropolit 
von Deutschland, Herr Grigorije, die eucha-
ristische Feier. Zur Freude der orthodoxen 
Gläubigen in Albstadt-Ebingen und Um-
gebung wurde die Kirche des Hl. Apostels 
Thomas zusammen mit dem Pfarrhaus und 
einem Kindergarten erworben. Ein weiteres 
bedeutendes Ereignis für unsere Diözese 
war die erste Feier der Göttlichen Liturgie in 
Dresden am Fest der Darstellung des Herrn, 
die von Erzpriester-Stavrophor Veljko Gačić 
zusammen mit Diakon Milan Vrljanović ze-
lebriert wurde.

Ein besonders wichtiges Ereignis für 
unsere Diözese war die Weihe der Auf-
erstehungskirche in Frankfurt am Main am 
Sonntag des Apostels Thomas. Die feierli-
che Weihe und die Göttliche Liturgie leitete 
der Erzbischof von Cetinje und Metropolit 
von Montenegro und dem Küstenland, Herr 
Joanikije, zusammen mit: Erzbischof Tichon 

von der Russischen Orthodoxen Kirche, zu-
ständig für die Berliner und deutsche Diö-
zese; Erzbischof und Metropolit Justin von 
Žiča; Erzbischof von Düsseldorf und Berlin 
und Metropolit von Deutschland, Herr Gri-
gorije; Erzbischof und Metropolit Theodosi-
je von Raška-Prizren sowie Bischof Konstan-
tin, emeritierter Bischof von Mitteleuropa; 
sowie Priestern aus mehreren Diözesen der 
Serbischen Orthodoxen Kirche und Vertre-
tern anderer orthodoxer Kirchen. Während 
der Göttlichen Liturgie wurde Erzpriester 
Slobodan Tijanić mit dem Recht zum Tragen 
des Brustkreuzes ausgezeichnet. In Frank-
furt fand außerdem eine orthodoxe Ver-
sammlung statt, bei der die jüngste Entde-
ckung eines silbernen Amuletts, 1800 Jahre 
alt, erwähnt wurde – mit einer Inschrift auf 
Griechisch und Latein, die bekennt, dass Je-
sus Christus der Sohn Gottes ist.

Als Beispiel der größten Bekenner haben 
wir die heiligen Märtyrer. Am Vidovdan 
wurde in unserer gesamten Diözese die 
Göttliche Liturgie gefeiert, in Gedenken 
an den heiligen Fürsten Lazar und alle ser-
bischen Märtyrer. In München fand eine 
Vidovdan-Akademie statt, bei der der Chor 
„Hl. Jovan Vladimir“ unter der Leitung von 
Jelena Stojković auftrat, und Diakon Arseni-
je Jovanović hielt die Festrede.

Möge uns der Herr Verstand und Liebe 
schenken – vor allem, dass wir erkennen, 
dass wir Teil eines Leibes sind, der Kirche 
Christi, und so sowohl unsere Gemeinschaft 
als auch jeden Einzelnen wachsen lassen – 
hin zum Maß der Fülle Christi.

Ana Janković

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 49 

FESTPREDIGT ANLÄSSLICH 
DES VIDOVDAN 2025

Ehrwürdige Väter, liebe Brüder und 
Schwestern in Christus,

Wir haben uns heute, an diesem heili-
gen Feiertag Vidovdan, in diesem heiligen 
Gotteshaus versammelt, um einen der hei-
ligsten und bedeutendsten Tage in der Ge-
schichte des serbischen Volkes zu begehen 
– den Tag, an dem wir der Schlacht auf dem 
Amselfeld und des Zaren Lazar gedenken, 
und noch mehr den Tag, an dem wir uns an 
unser Kosovo-Gelöbnis erinnern – das Ge-
löbnis des Glaubens, der Wahrheit und der 
Liebe zu Gott und Volk.

Der Vidovdan ist nicht nur ein Tag der Ver-
gangenheit. Er ist ein Tag der Ewigkeit. Er ist 
nicht nur ein Datum im Kalender, sondern 
eine Säule der Identität des serbischen Volkes. 
Im Jahre 1389 fand auf dem Amselfeld eine 
Schlacht statt, die nicht nur das mittelalter-
liche Serbien, sondern unsere gesamte geis-
tige und nationale Bestimmung geprägt hat.

An der Spitze des Heeres stand der heili-
ge Fürst Lazar, der nicht nur ein Heerführer 
war, sondern auch ein Märtyrer, ein Pro-
phet und ein Gelöbnispfeiler. Als er vor der 
Wahl stand – zwischen dem irdischen und 

dem himmlischen Reich – wählte er das 
Ewige. Ich zitiere die bekannten Worte des 
heiligen Fürsten Lazar, die das Fundament 
unseres Glaubens und unseres nationalen 
Bewusstseins sind:

„Das Irdische ist ein kleines Reich, das 
Himmlische aber währt immer und ewig!“

Indem er das himmlische Reich wählte, 
zeigte er, dass der wahre Sieg durch Glau-

Aus unserer Kirche 



50 | Бр./Nr./4/2025.

ben, Leiden und Auferstehung in der Wahr-
heit Christi kommt. Er wählte Christus! Und 
mit dieser Wahl besiegelte er das Schicksal 
des serbischen Volkes als eines Volkes des 
Kreuzes und der Auferstehung.

In seinem Heer war auch Miloš Obilić, ein 
Held ohne Makel und Furcht, der sein Leben 
opferte, um zu zeigen, dass Ehre und Treue 
stärker sein können als jede Macht. Da war 
auch das ganze serbische Volk des heiligen 
Sava, das das Kreuz auf seine Schultern nahm 
und nach Golgatha ging, ohne das Opfer zu 
scheuen, weil es wusste, dass der Weg durch 
das Leiden der Weg zur Auferstehung ist.

Aber, Brüder und Schwestern, Vidovdan 
ist nicht nur Erinnerung. Er ist der Spiegel, 
in den wir auch heute schauen.

Denn auch heute ist Kosovo – unsere 
Wunde und unsere Heiligkeit. Heute, viel-
leicht leiser, vielleicht ohne Schwerter, aber 
nicht weniger schmerzhaft, trägt unser Volk 
im Kosovo und in Metochien erneut sein 
Kreuz. In den Klöstern – in Dečani, Gračanica, 
Banjska, der Patriarchenkirche von Peć – 
brennen die ewigen Lampen der serbischen 
Spiritualität. Und um sie herum – ein Volk, 
gequält, bedrängt, aber unerschütterlich. Es 
ist dasselbe Volk, das nicht vergisst, dass Ko-
sovo mehr ist als ein Stück Land. Kosovo ist 
geistiger Grund und Gelöbnisboden.

Heute, wenn die Kirchenglocken in Ko-

sovska Mitrovica, Prizren, Velika Hoča oder 
Orahovac läuten, rufen sie nicht nur zum 
Gebet – sie rufen ins Gedächtnis. Sie erin-
nern uns daran, dass unsere Wurzeln dort 
sind. Dass es ohne Kosovo und Metochien 
kein Serbien gibt. Dass es ohne Kosovo 
auch uns selbst nicht gibt!

In diesen Kirchen und Heiligtümern er-
klingt immer noch das Lied von Fürst Lazar 
und Miloš. Immer noch wird das Evangelium 
gelesen. Immer noch wird die Liturgie gefei-
ert – das ewige Opfer und der Sieg Christi. 
Das ist das Herz des Vidovdan: zu glauben, 
auszuharren und mit Gott im Herzen voran-
zugehen, so steil der Weg auch sei.

Erlaubt mir, in diesem feierlichen Augen-
blick auch aus dem Herzen zu sprechen – 
als Mensch unter Menschen, als Serbe unter 
Serben.

Vidovdan ist ein Tag der Trauer, aber auch 
ein Tag des Stolzes. Ein Tag des Opfers, aber 
auch ein Tag der Auferstehung. Und viel-
leicht ist er gerade deshalb ewig – weil in 
ihm Christi Leiden und Christi Sieg wohnen. 
Er lehrt uns, dass es ohne Glauben kein 
Überleben gibt, ohne Ehre kein Leben, und 
ohne Kosovo – kein serbisches Volk.

Wenn wir heute die Welt betrachten, die 
sich verändert, die ihre Wurzeln vergisst 
und dem Glauben den Rücken kehrt, wird 
uns eine besondere Aufgabe gegeben: das 

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 51 

zu bewahren, was uns überliefert wurde. 
Dem Kosovo treu zu bleiben, dem Gelöbnis 
treu zu bleiben, Gott treu zu bleiben. Nicht 
zu vergessen, dass der orthodoxe Glaube 
unsere Kraft durch die Jahrhunderte war – 
von Sankt Sava, über den heiligen Zar Lazar 
bis auf den heutigen Tag. Und dass unser 
Glaube das ist, was uns zu einem Volk des 
Lichtes macht, nicht der Finsternis.

Wir können den Staat nicht erneuern, 
wenn wir nicht die Seele erneuern. Wir 
können die Heiligtümer nicht verteidigen, 
wenn wir nicht selbst heiliger werden. Vi-
dovdan ruft uns deshalb nicht nur zur Er-
innerung, sondern auch zur Selbstprüfung. 
Sind wir würdig des Opfers von Lazar? Sind 
wir treu dem Kosovo-Gelöbnis?

Darum lasst uns heute, am Vidovdan, in 
uns selbst blicken. Beten wir für unsere Hel-
den, bekannte und unbekannte. Beten wir 
für Kosovo und Metochien, für unser Volk 
dort, für die Kinder, die im Schatten zer-
störter Freiheit aufwachsen, aber in einer 
Hoffnung, die niemals stirbt. Beten wir für 
Frieden – aber nicht für einen Frieden, der 
Kapitulation bedeutet, sondern für einen 
Frieden, der Gerechtigkeit bedeutet.

Und lasst aus dieser Festpredigt eine 
geistige Botschaft widerhallen:

Gott vergisst nicht jene, die Ihn nicht ver-
gessen!

Wenn wir dem Kosovo treu bleiben, wird 
es uns treu bleiben. Wenn wir Gott treu blei-
ben, wird Er uns erhöhen. Wenn wir der Or-
thodoxie treu bleiben, werden wir die Kraft 
haben – zur Erneuerung, zur Rückkehr und 
zum ewigen Leben.

Gesegnet sei das Land Kosovo und Meto-
chien!

Gesegnet sei das serbische Volk, das leidet, 
aber auf seine Heiligtümer nicht verzichtet!

Gesegnet sei der orthodoxe Glaube, der 
uns zum Licht führt!

Und möge uns der Vidovdan jedes Jahr 
aufs Neue die Hoffnung wecken, dass der 
Tag kommen wird – der Tag, an dem das 
serbische Volk im Kosovo frei wird, sich zu 
bekreuzigen, zu heiraten, zu singen und 
zu leben, wie es unsere Vorfahren getan 
haben. Der Tag, an dem die Glocken von 
Dečani und Gračanica freudig läuten und 
nicht traurig weinen werden.

Bis dahin seien uns der Glaube ein Schild, 
die Hoffnung der Leitstern und die Liebe 
das Fundament des Bestehens.

Und der Segen des heiligen Fürsten Lazar, 
des Märtyrers Christi und himmlischen Za-
ren der Serben, ruhe auf uns allen und führe 
uns auf dem Weg des Glaubens, der Wahr-
heit und des ewigen Reiches Gottes!

Amen!
Diakon Arsenije Jovanović

Aus unserer Kirche 



52 | Бр./Nr./4/2025.

EIN GANZES MILLENNIUM 
MIT DEM HEILIGEN KÖNIG
JOHANNES VLADIMIR

Am Übergang vom neunten zum zehnten 
Jahrhundert, mitten im brodelnden Balkan, 
dessen Eruption von Kriegszerstörungen, 
Verwüstungen und allgemeiner Unruhe 
durch die Herrschaft des bulgarischen Kai-
sers Samuel ausgelöst wurde – der große 
Anstrengungen unternahm, um das große 
Bulgarische Reich wiederherzustellen – trat 
die eindrucksvolle Gestalt des dukljani-
schen Herrschers Johannes Vladimir hervor. 
Wodurch unterschied er sich von den an-
deren kleinen Fürsten und Adligen der klei-
nen slawischen Staaten, die von mächtigen 
Nachbarreichen wie Byzanz und Bulgarien 
umgeben waren? Durch gerissene diplo-
matische Fähigkeiten und Intrigen, wie sie 
später Richelieu, Kaunitz oder Metternich 
unsterblich machten? Oder als Feldherr wie 
Napoleon, Karađorđe oder Cäsar?

„ἀνὴρ ἐπιεικὴς καὶ εἰρηνικὸς καὶ ἀρετῆς 
ἀντεχόμενος“ – „Ein Mann der Güte, friedfer-
tig und von tugendhafter Standhaftigkeit.“ 
So beschrieb ihn der bekannte byzantini-
sche Chronist Johannes Skylitzes. Dies sind 
die Eigenschaften, durch die ihn der Herr 
verherrlichte und ihm die Krone der Heilig-
keit schenkte. Das ist es, was ihn in die Him-
mel erhob und ihm ewigen Ruhm verlieh! 
Ein kleiner Herrscher eines kleinen Staates, 
aber ein großer Diener Gottes, der sein 
Land auf den Wahrheiten Gottes gründe-
te, hat viele Chroniken nicht nur im Osten, 
sondern auch im Westen über viele Jahr-

hunderte hinweg inspiriert – und bis heute, 
genau tausend Jahre später, dank der Gna-
de Gottes und der zuvor erwähnten gott-
gefälligen und ehrenhaften Eigenschaften 
unseres Heiligen und Märtyrers Christi.

Vladimir wurde um 970 geboren als Sohn 
von Petrislav, dem damaligen Fürsten von 
Duklja, und erbte 990 die Herrschaft. Da 
er in guten Beziehungen zu den byzanti-
nischen Gouverneuren in Drač stand und 
die Autorität des byzantinischen Kaisers 
anerkannte, war er sicherlich ins Visier des 
damaligen bulgarischen Kaisers Samuel ge-
raten. Kaiser Samuel war einer der vier Söh-
ne des Komes Nikola. Die vier Komitopulen 
– Moses, David, Aaron und Samuel – hatten 
einen Aufstand gegen die byzantinische 
Herrschaft erhoben, um das alte bulgari-
sche Reich Simeons wiederherzustellen. 
Von den vieren überlebte nur Samuel, wäh-
rend die anderen drei im Kampf fielen.

Im Jahr 998 stürmte Samuel bei einem 
seiner Feldzüge nach Westen auch gegen 
Vladimir als byzantinischen Verbündeten. 
Vladimir zog sich mit seinen Leuten auf den 
Hügel Oblik bei Skadar zurück, von wo aus 
er zähen Widerstand leistete. Auf diesem 
Hügel lebte jedoch eine Vielzahl giftiger 
Schlangen, die Vladimirs Männer bissen 
und deren Gift zum Tod führte. Der from-
me Vladimir betete weinend zu Gott, und 
seitdem töteten die Schlangen niemanden 
mehr. Kaiser Samuel ließ einen Teil seiner 
Armee zurück, um Oblik zu belagern, und 
zog selbst weiter, um Ulcinj anzugreifen.

Erkennend, dass die bulgarische Armee 
nicht nachgeben würde, und unter dem 

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 53 

Druck der Situation, entschloss sich Vladi-
mir, nachzugeben und sich selbst zu über-
geben. Er sprach zu seinen Soldaten: „So 
sehe ich, dass ich, sehr liebe Brüder, die 
Evangeliumsregel erfüllen muss: ‚Der gute 
Hirte gibt sein Leben für seine Schafe.‘ Es ist 
also besser, dass ich meine Seele für euch 
alle gebe und freiwillig meinen Leib hin-
lege, damit er geschlachtet und getötet 
wird, als dass ihr der Gefahr von Hunger 
und Schwert ausgesetzt werdet.“ Nach die-
sen Worten übergab er sich und ging zum 
Kaiser, der ihn nach Prespa ins Gefängnis 
schickte, wohin Samuel selbst nach einem 
erfolglosen Angriff auf Ulcinj und wütender 
Verwüstung Dalmatiens zurückkehrte.

Während seiner Haft, in der er reichlich 
Fasten und Gebet übte, erschien Vladimir 
ein Engel des Herrn, der ihm prophezeite, 
dass er bald freigelassen werde, aber später 
den Märtyrertod sterben würde. Samuels 
Tochter Theodora Kosara, vom Heiligen 
Geist bewegt, bat ihren Vater, in das Ge-
fängnis zu gehen und dem Gefangenen 
den Kopf und die Füße zu waschen. Sie sah 
Vladimir, schön und sanft, voller göttlicher 
Weisheit, und blieb mit ihm im Gespräch. 
Von da an liebte Kosara ihn – nicht aus Lei-
denschaft, sondern wegen seiner Jugend, 
Tugend und herrscherlichen Abstammung 
– und entschied sich, ihn zu heiraten. Sie 
teilte ihren Wunsch ihrem Vater, Kaiser Sa-
muel, mit und erklärte, dass sie lieber ster-
ben würde, als einen anderen zu heiraten. 
Vladimir imponierte dem Kaiser, und es war 
nicht schwer, der Tochter zuzustimmen, so-
dass er seinen Segen gab.

Nach der Hochzeit, die in herrschaftlicher 
Zeremonie stattfand, gab Samuel Vladimir 
die Verwaltung seines Landes zurück, ein-
schließlich der Dracher Territorien. König 
Vladimir und seine Frau Kosara kehrten in 
ihr Land zurück und lebten in vollkomme-
ner Heiligkeit und Reinheit, dienten Gott 
Tag und Nacht und regierten das Volk in 
Gottesfurcht und Gerechtigkeit.

Nach Abschluss der Bürgerkriege und 
Kämpfe um die Macht entschloss sich der 
byzantinische Kaiser Basileios II., das bul-
garische Reich Samuels anzugreifen und 
zu zerstören. Nach mehreren Siegen über 
die Bulgaren gelang ihm dies, wobei er 
sich brutal gegen die feindlichen Soldaten 
richtete – nach der Schlacht bei Belasica 

Aus unserer Kirche 



54 | Бр./Nr./4/2025.

1014 blendete er zehntausend bulgarische 
Soldaten und verschonte jeden Hunderts-
ten, um sie nach Hause zu führen und sie 
Samuel zu schicken. Als Samuel sie sah, soll 
er an einem Herzinfarkt gestorben sein. 
Dieses brutale Ereignis machte Basileios 
berühmt als „Bulgaroktonos“ (Bulgarien-Kil-
ler). Samuel wurde von seinem Sohn Gabri-
el Radomir abgelöst, der nur knapp ein Jahr 
regierte (Oktober 1014 – August 1015), bis 
er von seinem Cousin Johannes Vladislav – 
Aarons Sohn – ermordet wurde, dem Rado-
mir einst das Leben gerettet hatte.

Kurz nach der Machtübernahme ent-
schloss sich Johannes Vladislav, König Vla-
dimir zu töten, als Samuel Schwiegersohn 
und Vasallen. Als Gesandte ankamen und 
die Einladung überbrachten, hatte Köni-
gin Kosara Angst – erinnernd an Vladislavs 
Mord an ihrem Bruder Radomir – und bat 
ihren Mann, dass sie zuerst hingehe, um zu 
prüfen, wie sich Vladislav verhalten würde. 
Vladimir stimmte zu.

In Prespa angekommen, empfing der listi-
ge Vladislav Kosara freundlich und gastlich, 
schickte dann Gesandte und ein goldenes 
Kreuz an Vladimir mit der Botschaft, dass 
er frei kommen könne, um sich zu treffen 
und zusammen mit seiner Frau nach Hause 
zurückzukehren. Vladimir antwortete, dass 
sie Vladislav mit einem Holzkreuz, wie es 
Jesus Christus erlitten hatte, zurückkehren 
würden, dann würden sie ihm glauben und 
kommen. Um seine guten Absichten zu be-
stätigen, schickte Vladislav das Holzkreuz 
durch zwei Bischöfe und einen Mönch, die 
es Vladimir übergaben. Vladimir küsste das 

Kreuz, kniete nieder, betete und ging mit 
kleiner Begleitung zum Kaiser.

Kaiser Vladislav befahl, Vladimir auf dem 
Weg zu töten, sodass es wie ein zufälliger 
Überfall erscheinen sollte, doch ein Engel 
beschützte ihn und alle Versuche scheiter-
ten. Zu Vladislavs großem Erstaunen kam 
der gottgefällige Vladimir unversehrt in 
Prespa an. Der Kaiser befahl, ihn hinzurich-
ten und seinen Kopf abzuschlagen. Wäh-
rend Vladimir in der Kirche betete und das 
Holzkreuz hielt, umringten ihn die kaiser-
lichen Ritter. Er empfing den Leib und das 
Blut Christi, vergab den Bischöfen und allen 
anderen, und wurde dann am 22. Mai (nach 
altem Kalender) bzw. 4. Juni (neuer Kalen-
der) 1016 enthauptet.

Sein ehrwürdiger Leichnam wurde von 
zwei Bischöfen, die ihn zu Vladislav brach-
ten, in der Kirche beigesetzt, in der er bete-
te, und viele Gläubige kamen schon damals 
zu seinem Körper und wurden von Krank-
heiten geheilt. Seine Frau Theodora Kosara 
brachte – mit Erlaubnis Kaiser Vladislavs, 
der nach Wundern über Vladimirs Reliquien 
Reue zeigte – die Reliquien in das Kloster 
der unbefleckten Gottesmutter bei Krajin. 
Die Reliquien blieben dort bis 1215, als 
der Epir-Herrscher Michael Komnen Duka 
sie nach Drač überführte, wo sie bis 1381 
blieben, um dann zur Zeit des albanischen 
Großgrundbesitzers Karl Topia nach Elba-
san gebracht zu werden. Seit 1995 befinden 
sich Vladimirs ehrwürdige Reliquien in der 
Kathedrale von Tirana, dem Sitz der Albani-
schen Orthodoxen Kirche.

Der Heilige Johannes Vladimir, durch 

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 55 

seine Tugenden von unserem Herrn Je-
sus Christus verherrlicht, erlangte großen 
Ruhm, sowohl im Himmel als auch auf Er-
den bei uns Orthodoxen. Besonders wird er 
in Montenegro, Albanien und Mazedonien 
verehrt, wo seine Präsenz über die vergan-
genen tausend Jahre bei den Orthodoxen 
kontinuierlich und ohne erkennbare Unter-
brechungen blieb.

In Montenegro, in der Gegend von Bar, 
existiert eine jahrhundertealte Tradition 
der Erinnerung an Johannes Vladimir. Das 
Kreuz, das ihm Kaiser Vladislav gab und mit 
dem er hingerichtet wurde, wird von der 
Familie Andrović aus Veliki Mikulići aufbe-
wahrt. Jedes Jahr am Dreifaltigkeitstag wird 
das Kreuz in einer Prozession auf den Gipfel 
des Berges Rumija getragen, wo dann in der 
Kirche der Morgengottesdienst abgehalten 
wird. Der Überlieferung nach befand sich 
an dieser Stelle einst die Kirche der Heiligen 
Dreifaltigkeit, die Johannes Vladimir selbst 
errichtete, aber die Türken zerstörten. Seit 
2005 befindet sich die Kirche der Heiligen 
Dreifaltigkeit wieder auf dem Gipfel der 
Rumija, geweiht vom seligen Metropoliten 
von Montenegro-Amfilohije.

Ein volles Millennium ist seit Vladimirs 
Martyrium vergangen. Während dieses ge-
samten Zeitraums ist seine Präsenz – neben 
mündlicher Überlieferung – in verschiede-
nen Chroniken beständig geblieben. Seine 
Persönlichkeit wurde unterschiedlichen 
Interpretationen sowie theologischen, ge-
sellschaftlichen und genealogischen Kon-
texten untergeordnet, blieb jedoch stets 
christozentrisch. Einer der ersten, der ihn er-

wähnte und zweifellos als Quelle wichtig ist, 
ist Johannes Skylitzes in seinem Werk „Kurze 
Geschichte“. Die meisten Informationen lie-
ferte die „Chronik des Pfaffen von Duklja“ 
oder „Barer Genealogie“ aus dem 12. Jahr-
hundert, verfasst in lateinischer Sprache.

Die Debatte über die Authentizität die-
ses Werkes ist groß, doch es wird als Quel-
le nicht verworfen, besonders wenn es um 
Johannes Vladimir geht. Humanismus und 
Renaissance, die Verbreitung der Schrift-
lichkeit und das immer massivere Drucken 
von Büchern, eröffneten ein völlig neues 
Kapitel in Bezug auf die Welt, mit neuen Vi-
sionen und Ambitionen. Unter diesen Um-
ständen, im Kontext der Emanzipation der 
Volkssprachen und der Abneigung gegen 
Latein, sowie der Wiederbelebung alter 
staatlicher Traditionen, begegnet man ihm 
im 16. Jahrhundert bei Mauro Orbini in 
seinem berühmten Werk „Königreich der 
Slawen“, ebenso wie in einigen dalmatini-
schen Chroniken, woher er wahrscheinlich 
auch zu Du Frasnea gelangte.

Unter unseren vormodernen Chronis-
ten sind die Chronik des Grafen Đorđe 
Branković und der berühmte Archimandrit 
Jovan Rajić zu nennen. In den mazedoni-
schen und albanischen Regionen gab es 
immer lebendige und aktive Überlieferun-
gen über ihn, jedoch nur wenige schriftli-
che Spuren. Bedeutende Werke aus dieser 
Region, die den Heiligen erwähnen, sind 
die griechischen Vita des Johannes Papa 
aus Elbasan (1690) und des Dracher Metro-
politen Kosma Mavrudis (17. Jahrhundert).

Eine neue Welle des Erscheinens und Wir-

Aus unserer Kirche 



56 | Бр./Nr./4/2025.

kens des Heiligen Johannes Vladimir tritt im 
19. Jahrhundert bei unseren Schriftstellern 
Lazar Lazarević, Jovan Sterija Popović und 
Stevan Sremac auf. Schließlich, in der heuti-
gen Zeit, in der die Welt ungeahnte Höhen 
technologischer Entwicklung, aber auch 
Egoismus, Hedonismus, selbstsüchtigen 
Individualismus und jede andere Sünde, ja 
auch großen Abfall von Gott erreicht hat, 
erscheint er wieder.

Die große Kraft Gottes verherrlicht ihn 
auf bisher unerhörte und originelle Weise 
– nicht durch Chroniken, historische Werke 
oder nationalistische Pamphlete, sondern 
durch die Kirchen Gottes, die seinen Namen 
tragen: Heiligen Johannes Vladimir. Es gibt 
sie überall, sie entstehen in ganz Serbien 
und in der gesamten Welt. Unser Herr Jesus 
Christus hat auch unsere Kirche in Mün-
chen mit seinem Namen geziert und sie uns 
als Gastgeber gegeben.

Es ist auch zu betonen, dass alle genann-
ten Chronisten, Schriftsteller und Histori-
ker diesen gottgefälligen Menschen in ein 
eigenes Konzept oder ideologische Matrix 
einordnen. Ob es um die Betonung seiner 
Krone und staatlichen Rechte oder um na-
tionale Identität geht – niemand übersieht 
oder lässt seine Heiligkeit unberücksichtigt. 
Interessant ist diese Einbindung der Kirche 
Gottes in einen Volkgeist, ihre Gleichsetzung 
oder sogar Unterordnung; dies ist jedoch ein 
anderes, aber sehr wichtiges Thema.

Es liegt an uns, ihn ausschließlich nach 
dem Willen Gottes zu sehen und anzuneh-
men – als Heiligen, mit gottähnlichen Tu-
genden, an denen wir uns orientieren soll-

ten, denn wenige Herrscher hatten sie, und 
heute gar nicht zu sprechen. Es ist zu be-
achten: Wenn nichts zufällig geschieht und 
alles nach Gottes Willen geschieht, stellt 
sich die Frage, wie es kommt, dass der ers-
te serbische Heilige, den Jesus Christus als 
ersten aus unserem Volk umarmte, heute 
in Tirana liegt – schon über 800 Jahre in Al-
banien. In Albanien erhielt er auch den Na-
men Johannes (früher war er nur Vladimir), 
vermutlich als Inkarnation des Heiligen 
Johannes des Täufers, da beide neben der 
Krone der Heiligkeit ein ähnliches Schicksal 
verbindet. Laut der „Elbasaner Legende“ er-
richtete Johannes Vladimir selbst das Klos-
ter des Heiligen Johannes Vladimir (Manas-
tiri i Shën Gjon Vladimirit) bei Elbasan, um 
dort eines Tages zu ruhen.

Und gerade jene, die wir am meisten ver-
achten, achten ihn, küssen und verehren 
ihn jeden Tag, lieben ihn, und er heilt sie 
und tröstet sie. Wunderbare sind die Wege 
des Herrn, aber wo stehen wir? Wo ist unse-
re Demut? Was war doch Sanftmut? Aber 
auch das ist vielleicht wieder ein eigenes 
Thema zum Nachdenken und Diskutieren.

Wie dem auch sei, lassen wir uns von 
Podcasts, YouTubern, Bloggern, Verteidi-
gern und anderen irdischen Messiasen und 
Medienpriestern nicht ablenken, sondern 
folgen der Christusähnlichkeit und Christ-
ozentrik Vladimirs, aber auch Savvas, Lazar 
und aller anderen serbischen und universel-
len Heiligen, und suchen das Himmelreich; 
alles andere wird uns der Herr hinzufügen!

Dušan Janković

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 57 

ORTHODOXE 
JUGENDGEMEINSCHAFT DER 
SERBISCH-ORTHODOXEN KIRCHE 
IN MÜNCHEN (OJG SOK MÜNCHEN)

Die Orthodoxe Jugendgemeinschaft der 
Kirche des Heiligen Johannes Vladimir in 
München (serbisch: “Pravoslavna omladins-
ka zajednica SPC Minhen”, im Folgenden: 
OJG SOK München) wurde als Antwort auf 
das Bedürfnis und Interesse junger Kir-
chenmitglieder nach gemeinsamer und 
aktiverer Teilnahme am kirchlichen Leben 
gegründet. In kurzer Zeit ist es dieser Ge-
meinschaft gelungen, die Räumlichkeiten 
unserer Kirche durch ihre Arbeit und ihr

Engagement neu zu beleben.
Ohne große Ankündigungen oder Forma-

litäten versammelten wir junge Menschen, 
die bereits Teil des liturgischen Lebens wa-
ren, die Kirche, die Priester und einander 
kannten. Aus dieser Gruppe entstand eine 
Gemeinschaft, die bereits jetzt eine klare 
Identität hat.

Das erste offizielle Treffen der serbisch-or-
thodoxen Jugend in Bayern fand im De-
zember 2024 auf Einladung der Priester aus 
drei Kirchengemeinden statt. Junge Gläubi-
ge aus München, Augsburg und Nürnberg 
gründeten bei diesem Treffen die Orthodo-
xe Jugendgemeinschaft Bayerns.

Im Frühjahr 2025 entstand der Zweig in 
München, womit die offizielle Arbeit der 
Orthodoxen Jugendgemeinschaft der Kir-
chengemeinde in München begann. Im 
April 2025 wurde das erste Projekt realisiert 
– ein Workshop für Kinder anlässlich der 

Feiertage Palmsonntag (Vrbica) und Einzug 
in Jerusalem (Cveti). Ziel dieses Projektes 
war es, den jüngsten Mitgliedern der Kir-
chengemeinde die Bedeutung der bevor-
stehenden Feiertage durch ein interaktives 
und angepasstes Programm näherzubrin-
gen. Im Rahmen des Programms wurde ein 
Film für Kinder und Eltern gezeigt, gefolgt 
von einem Kreativworkshop im Saal der Kir-
chegemeinde in München. Diese Veranstal-
tung war zugleich das erste selbstständige

Projekt der Jugendgemeinschaft, das mit 
dem Segen, der Förderung und der geist-
lichen Unterstützung der Priester der Kir-
chengemeinde München realisiert wurde.

Kurz darauf folgte die erste humanitäre 
Aktion am Karsamstag, dem 19. April, un-
ter dem Motto „Seid barmherzig, wie auch 
euer Vater barmherzig ist“ (Lukas, 6:36). Im 
Rahmen dieser Aktion besuchten Mitglie-
der der Gemeinschaft ältere Gemeindemit-
glieder, überreichten ihnen kleine Festge-

Aus unserer Kirche 



58 | Бр./Nr./4/2025.

schenke und verbrachten Zeit im Gespräch 
und im Gebet.

Die Aktion war besonders bedeutsam, 
weil sie verschiedene Generationen im Geis-
te der Liebe, des Respekts und der Oster-
freude verbuden hat. Damit wurde bezeugt, 
dass die Liebe zu Gott und zu einander die 
zwei größten Gebote Christi sind – untrenn-
bar und wechselseitig bedingt. Genau dar-
auf baut unser Glaube auf: im Leben in der 
Gemeinschaft, im Tragen der Lasten des an-
deren und im Aufbau der Kirche durch Wer-
ke der Barmherzigkeit und der Liebe.

Neben solchen Projekten beteiligen sich 
die Mitglieder der OJG SOK München aktiv 
am Leben der Kirche durch verschiedene 
Arten der Hilfe und Unterstützung: bei der

Organisation, der Vorbereitung der Räu-
me, der Arbeit mit Kindern sowie bei hu-
manitären Aktionen, die von der Kirchen-
gemeinde organisiert werden.

Die regelmäßigen Treffen nach der Sonn-
tagsliturgie dienen als Gelegenheit für 
geistliche Gespräche, Planung und gegen-
seitige Unterstützung.

Ziel der Gemeinschaft ist nicht nur das 
Versammeln junger Menschen, sondern 
der Aufbau einer stabilen Basis durch Ge-
meinschaft, Verantwortung und Lernen. 
Die Mitglieder der Jugendgemeinschaft 
haben die Möglichkeit, mit Unterstützung 
der Priester und durch vielfältige Vorträge 
mehr über den orthodoxen Glauben und 
das liturgische Leben zu lernen.

Die Fortsetzung der Arbeit der Jugend-
gemeinschaft in den kommenden Monaten 
wird neue Projekte, eine vertiefte Zusam-

menarbeit mit anderen Jugendinitiativen 
innerhalb der serbischen-orthodoxen Kir-
chengemeinde in Deutschland und Öster-
reich sowie Vorträge und Pilgerreisen um-
fassen. Die Gemeinschaft wird weiterhin 
unter der geistlichen Leitung der Priester 

der Kirche des Heiligen Johannes Vladimir 
und mit dem Segen Seiner Eminenz Metro-
polit Grigorije, wirken.

Zum Schluss sagt die OJG SOK Minhen, 
dass die Türen dieser Gemeinschaft für alle 
offen stehen, die ihren Platz und Zuflucht 
suchen und durch ihre Energie, ihr Wissen 
und ihr Engagement zum Aufbau eines le-
bendigen und starken Fundaments der Kir-
chengemeinschaft Beitragen möchten.

Marija Petronijević und Uroš Savić

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 59 

EINE PILGERREISE

Mit dem Segen und im Gebets-
gemeinschaft mit unseren Pries-
tern, Vater Ilija und Vater Dragiša, 
machten wir uns auf eine Pil-
gerreise in das gesegnete Land 
Griechenland – die Wiege der 
Orthodoxie und ein Ort, an dem 
zahlreiche heilige Gottesfreunde 
unauslöschliche Spuren hinterlassen haben. 
Dank der Reiseagentur Travelhaus Köln, unter 
der Leitung von Herrn Nemanja Hrnjez, war 
die Reise außerordentlich gut organisiert, und 
jeder Moment verlief im Geist des Friedens, 
der Liebe und der christlichen Freude.

Unsere Reise begann am Flughafen in 
München, von wo aus wir, mit dem Segen 
und Freude im Herzen, in Richtung Athen 
aufbrachen. Nach der Ankunft brachte uns 
der Transfer auf die Insel Euböa, in die Stadt 
Chalkida. Bereits am ersten Ziel begegneten 
wir einer tiefgreifenden und inspirierenden 
Erfahrung – dem Besuch des Klosters des 
Heiligen Johannes des Russen, einer heiligen 
Stätte, die unauslöschliche Spuren im Herzen 
jedes Pilgers hinterlässt.

Der Heilige Johannes der Russe war ein jun-
ger orthodoxer Soldat aus Russland, der An-
fang des 18. Jahrhunderts nach seiner Gefan-
gennahme im Krieg gegen die Türken in die 
Sklaverei nach Kleinasien verschleppt wurde. 
Trotz der Folterungen und Versuche, ihn vom 
Glauben abzubringen, blieb er standhaft in 
Christus und zeugte durch Demut, Fasten und 
Gebet. Er entschlief im Herrn im Jahre 1730, 
und der Herr verherrlichte ihn mit unverwes-

lichen Reliquien, die bis heute im 
Neuen Prokopion auf Euböa auf-
bewahrt werden, wo viele Gläubi-
ge Trost und Heilung suchen.

Auch wir haben in Stille und 
Frömmigkeit die heiligen Reli-
quien des Heiligen Johannes des 
Russen verehrt – eine Handlung, 
die sich tief in das Herz jedes Gläu-
bigen einprägt. In der Kapelle des 

Klosters werden auch persönliche Gegen-
stände des Heiligen aufbewahrt: sein Gürtel 
und seine Mütze, die die Pilger üblicherwei-
se auf sich legen, begleitet von Gebeten um 
Gesundheit und Schutz. Wir verbrachten die 
Nacht im Klosterquartier, in einer Ruhe und 
Stille, die die Gedanken beruhigt – getragen 
von der geistlichen Kraft und dem Trost, die 
uns der Heilige bereits zu Beginn unseres We-
ges geschenkt hat.

Am nächsten Morgen, noch tief beeindruckt 
vom Vortag, begaben wir uns zum Hafen von 
Piräus, von wo aus wir mit der Fähre auf die 
Insel Ägina übersetzten. Ägina, bekannt nicht 
nur für ihre ruhigen Landschaften und weithin 
gerühmten Pistazien, ist einer der kostbarsten 
Orte der orthodoxen Welt – eine Insel, auf der 
sich das Herz des Pilgers auf natürliche Weise 
dem Himmel zuneigt. In der gleichnamigen 
Hauptstadt machten wir nach einer kurzen 
Rast auf den Weg zu einem der geistlichen 
Pfeiler der modernen Orthodoxie – dem Klos-
ter des Heiligen Nektarios von Ägina.

Das Kloster des Heiligen Nektarios wurde 
an dem Ort errichtet, an dem der Heilige die 
letzten Jahre seines Lebens verbrachte und 
eine Frauengemeinschaft gründete, die der 

Aus unserer Kirche 



60 | Бр./Nr./4/2025.

Allerheiligsten Dreifaltigkeit geweiht war. 
Heute ist dies ein Ort des Gebets, des Trostes 
und der Heilung, der Tausende von Pilgern 
anzieht. Im Kloster befinden sich die alte Kir-
che und das Kloster der Heiligen Dreifaltig-
keit, eine neue Kirche im byzantinischen Stil 
mit Kuppel und Glockentürmen, die Zelle, in 
der der Heilige Nektarios lebte, eine Kapelle 
mit seinem ursprünglichen Grab sowie ein 
silberner Sarkophag mit seinen Reliquien 
und einer wundertätigen Ikone, bedeckt mit 
goldenen und silbernen Plättchen – ein Zei-
chen des Dankes all jener, die durch Gebete 
Hilfe empfangen haben.

Der Heilige Nektarios von Ägina war Bi-
schof, Asket und Hirt der Kirche Christi. Er 
wurde 1846 in Silivria geboren und widmete 
sein Leben dem Glauben, der Demut und 
dem Dienst am Nächsten. Nach Verleum-
dungen in Alexandria zog er sich nach Athen 
zurück und dann nach Ägina, wo er ein Frau-
enkloster gründete und seine letzten Jahre 
im Gebet verbrachte. Er entschlief im Herrn 
im Jahr 1920 und der Herr verherrlichte ihn 
durch unverwesliche Reliquien und zahlrei-
che Wunder. Im Jahr 1961 wurde er heiligge-
sprochen und wird heute als großer Heiler 
verehrt, besonders von schwer Erkrankten.

Innerhalb des Klosters kommen Gläubige 
mit Gebet und Hoffnung. Besonders gefragt 
sind Fläschchen mit geweihtem Öl des Heili-
gen Nektarios, das im Glauben als heilkräftig 
gilt. Gläubige bringen Tücher, Kissenbezüge 
und andere Gegenstände, die sie auf den Sar-
kophag legen und als Segen mit nach Hause 
nehmen. Schwer Kranke haben mit Segen 
die Möglichkeit, sich auf das Bett des Heiligen 

in seiner Zelle zu legen und dort in Stille zu 
beten. An einem besonderen Ort im Kloster 
werden Namen zum Gebetsgedenken ein-
getragen, als Zeugnis des Glaubens und des 
Vertrauens in die Fürsprache des Heiligen.

An diesem Tag erlebten wir, jeder auf seine 
Weise, ein stilles Wunder – die Begegnung mit 
dem Heiligen, der nicht aufhört, bei jedem 
gegenwärtig zu sein, der sich ihm mit auf-
richtigem Herzen zuwendet. In der Stille des 
Klosterhofes, im Licht, das über das gewöhnli-
che Sonnenlicht hinausging, spürten wir, dass 
der Glaube keine Abstraktion ist, sondern 
lebendige Wirklichkeit. Der Heilige Nektarios 
empfing uns wie ein stiller, aber gegenwärti-
ger geistlicher Vater – in jedem Stein, jedem 
Baum und jedem Blick zum Himmel.

In der abendlichen Stille versammelten 
wir uns in seinem Zimmer, erfüllt von Licht 
und Gebet, und lasen gemeinsam den 
Akathistos zum Heiligen Nektarios. In jeder 
Strophe war seine Nähe zu spüren, und je-
des Wort war Trost und Hoffnung. Es war ein 
Moment, der in uns als ein unauslöschlicher 
Segen bewahrt, bleiben wird.

Wir besuchten auch das nahegelegene 
Kloster der Heiligen Katharina, nicht weit 
vom Kloster des Heiligen Nektarios entfernt. 
An diesem stillen und heiligen Ort wird eine 
wundertätige Ikone des Heiligen Spyridon 
aufbewahrt, von der Gläubige berichten, dass 
sie die Augen öffnet und schließt – als würde 
uns der Heilige selbst anschauen und uns mit 
einem sanften Blick an die unaufhörliche Ge-
genwart der göttlichen Gnade erinnern. Die 
Ikone befindet sich an dem Ort, an dem der 
Heilige Spyridon der Überlieferung nach viele 

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 61 

Gebete erhört hat und bis heute eine Quelle 
geistlichen Trostes für zahlreiche Pilger bleibt.

Das Kloster der Heiligen Katharina auf Ägi-
na wurde an dem Ort errichtet, wo auf das Ge-
bet des Heiligen Nektarios und der Nonnen 
hin aus einem trockenen Brunnen Wasser zu 
fließen begann. Seitdem ist dieser heilige Ort 
zu einer Quelle des Gebets, des Trostes und 
wunderbarer Heilungen geworden.

Am dritten Tag unserer Pilgerreise haben 
wir uns früh am Morgen zur Heiligen Liturgie 
versammelt – in der Kirche, in der einst der 
Heilige Nektarios selbst der Allerheiligsten 
Dreifaltigkeit diente. Diese heilige Gelegen-
heit, dort zu stehen, wo auch er stand, an 
der Liturgie teilzunehmen an dem Ort seiner 
Gebete, hinterließ bei jedem von uns einen 
tiefen Eindruck. Noch größere Ehre und Trost 
erlebten wir, als unsere Priester, gemeinsam 
mit anderen Priestern, die Heilige Liturgie 
feierten und uns mit den Heiligen Mysterien 
zur Kommunion brachten.

Es war eine Liturgie der Stille und des 
Lichts, voll von Sanftmut, Seufzern und 
Gebet. Und als eine der Nonnen das „Agni 
Parthene“ sang – eine Hymne an die Mutter-
gottes, die der Heilige Nektarios selbst ge-
schrieben hat – öffnete sich das Herz jedes 
Pilgers. Es war ein Moment, der nicht ver-
gessen wird – als viele Augen voller Tränen 
waren, nicht aus Trauer, sondern aus stiller 
Freude und Dankbarkeit, dass wir gerade 
dort waren, gemeinsam im Gebet vor Gott.

Nach der Liturgie, erfüllt von der Gnade 
und der Stille, die in der Seele nach der Kom-
munion bleibt, machten wir uns auf den 
Weg zurück zum Hafen von Piräus und setz-

ten dann den Weg ins Herz von Athen fort. 
Wir gingen am Syntagma-Platz und dem 
Parlamentsgebäude vorbei, setzten unseren 
Weg durch den malerischen Platz Plaka fort, 
kamen zum Sitz der Erzdiözese, wo man den 
historischen Geist der griechischen Kirche 
und ihre Würde in der modernen Zeit spürt.

Ein Teil unserer Gruppe begab sich zur be-
rühmten Akropolis, dem Symbol der antiken 
Zivilisation. Nicht weit von dort befindet sich 
der Areopag – ein Felsen, von dem der heili-
ge Apostel Paulus das Evangelium den Athe-
nern predigte. An diesem Ort steht auch heu-
te noch eine Bronzetafel mit seiner Rede, wie 
sie in der Apostelgeschichte (17, 22–31) auf-
gezeichnet ist, in der er aufruft, den Götzen-
dienst aufzugeben und den „unbekannten 
Gott“ kennenzulernen – den einzigen leben-
digen Gott, in dem wir „leben, uns bewegen 
und sind“. An diesem Ort zu stehen bedeutet, 
die lebendige Verbindung zwischen unse-
rem Glauben und seinen Wurzeln zu spüren.

Der andere Teil unserer Gruppe besuchte das 
Kloster des Heiligen Ephraim des Neuen im Ort 
Nea Makri, östlich von Athen. Das Kloster ist 
dem Großmärtyrer Ephraim gewidmet, einem 
Mönch und Asketen aus dem 15. Jahrhundert, 
der im Jahr 1426 von den Türken gefoltert und 
aufgehängt wurde. Seine Reliquien wurden im 
Jahr 1950 durch göttliche Eingebung entdeckt, 
begleitet von wundertätigem Wohlgeruch. 
Der Heilige Ephraim wird als Schutzpatron 
der Kinder, der Jugend und der Schwerkran-
ken verehrt, und sein Grab bleibt ein Ort des 
Gebets, der Hoffnung und der Heilung.

Diesen Tag beendeten wir mit der Ankunft 
im Ort Loutraki, wo wir nach einem geistlich 

Aus unserer Kirche 



62 | Бр./Nr./4/2025.

reichen Tag Frieden und Stille fanden vor dem 
nächsten gesegneten Weg. Schon am nächs-
ten Morgen machten wir uns auf den Weg 
zum Kloster des Heiligen Patapios, das hoch 
in den Gerania-Bergen liegt, oberhalb der 
Stadt, mit Blick auf den Korinthischen Golf.

Das Kloster des Heiligen Patapios, oberhalb 
von Loutraki, wurde im Jahr 1952 auf den 
Fundamenten einer Einsiedelei aus dem 13. 
Jahrhundert errichtet und ist heute bekannt 
als ein Ort des Gebets, des Trostes und der 
Heilung. Die Reliquien des Heiligen Patapios 
ruhen in einer Höhle, zu der 144 Stufen füh-
ren, die die Pilger in Stille überwinden und da-
bei geistliche Reinigung suchen. Der Heilige 
Patapios, geboren in Theben, zog sich schon 
in jungen Jahren in die Wüste zurück und 
widmete sein Leben dem Gebet und der as-
ketischen Mühe. Seine Gabe der Heilung wirkt 
auch heute noch durch die heiligen Reliquien.

Unser Weg führte uns weiter über den Kanal 
von Korinth – ein imposantes ingenieurtechni-
sches Werk, das den Peloponnes vom restlichen 
griechischen Festland trennt und die Ägäis mit 
dem Ionischen Meer verbindet. Der schmale 
Kanal, in den Fels gehauen, raubt einem den 
Atem und zeugt von der Verbindung zwischen 
Geschichte und menschlicher Leistung.

Nach einem kurzen Aufenthalt erreich-
ten wir Nafplio – eine der schönsten Städte 
Griechenlands, gelegen an der Küste des Ar-
golischen Golfs. Die ehemalige Hauptstadt 
des befreiten Griechenlands bezaubert mit 
ihrer Eleganz, ihren engen Gassen, blumen-
geschmückten Balkonen und dem heiteren 
mediterranen Geist. Überall spürt man die 
Verbindung von byzantinischem, venezia-

nischem und osmanischem Erbe, und der 
Blick auf die Festung Palamidi, die hoch über 
der Stadt liegt, zeugt von stürmischen Zei-
ten und dem stolzen Geist des Volkes.

In der Altstadt besuchten wir die Kirche 
des Heiligen Spyridon, einen Ort, der von Ge-
schichte geprägt ist. Vor ihren Türen wurde 
im Jahr 1831 der erste Gouverneur Griechen-
lands, Ioannis Kapodistrias, ermordet. An der 
Wand befindet sich eine Gedenktafel, und in 
einer Nische eine Spur des Geschosses – ein 
stummer Zeuge jenes tragischen Tages.

Unseren letzten Tag beendeten wir mit 
der Rückkehr ins Hotel und den Vorberei-
tungen für die Heimreise. Obwohl die Reise 
ihrem irdischen Ende zuging, hat jede Pil-
gerfahrt ihre tiefere Fortsetzung – sie endet 
nicht dort, wo die Schritte aufhören, son-
dern dauert an, solange in uns der Glaube, 
die Erinnerung und die Dankbarkeit leben.

Am Ende möchten wir unseren aufrichtigen 
und tiefen Dank unseren Priestern, Vater Ilija 
und Vater Dragiša, aussprechen, die uns durch 
das ganze Pilgerfahrt mit Gebet, Segen und 
väterlicher Güte begleitet haben. Besonderer 
Dank gilt Nemanja Hrnjez, ohne dessen Mühe 
und Hingabe diese Reise nicht möglich gewe-
sen wäre – danke ihm, dass er es uns ermög-
licht hat, durch die Heiligtümer Griechenlands 
zu schreiten und das zu berühren, was mit 
Worten nicht beschrieben werden kann.

Und natürlich – Dank an unsere liebe 
Gruppe. Für jedes Lächeln, für die gemein-
samen Gebete, für die Unterstützung, für 
die Stille und für die Freude. Für die Freund-
schaften, die entstanden sind, und die Erin-
nerungen, die bleiben werden.

Aus unserer Kirche 



Бр./Nr./4/2025. | 63 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



64 | Бр./Nr./4/2025.

DAS ERSTE ÖKUMENISCHE KONZIL 
UND SEINE FOLGEN

Das Erste Ökumeni-
sche Konzil war ein wich-
tiger und bedeutender 
Schritt in der Geschichte 
des Christentums, da 
es versuchte, viele Pro-
bleme und Fragen zu 
lösen, die sich über fast 

300 Jahre christlicher Geschichte entwickelt 
hatten. Eines der Hauptthemen dieses Kon-
zils war die Lehre des Arius, die den Glauben 
infrage stellte, dass Jesus Christus der Sohn 
Gottes sei. Diese Häresie stellte somit das Be-
kenntnis zur Wahrheit Gottes als Heiliger Drei-
faltigkeit in Frage. Mit anderen Worten: Wenn 
Jesus Christus nicht der Sohn Gottes ist und 
nicht gleich dem Vater, dann haben wir auch 
keinen Glauben an die Heilige Dreifaltigkeit 
mehr, und das ist das Fundament von allem, 
woran wir Orthodoxe glauben.

Während wir darüber schreiben, ist vielen 
Menschen wahrscheinlich nicht vollständig 
klar, ob diese Lehre überhaupt etwas mit ih-
rem Leben zu tun hat. Oft bekreuzigen wir uns 
automatisch mit drei Fingern, im Namen des 
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes, 
und bekennen den Glauben an Gott als Hei-
lige Dreifaltigkeit, doch zugleich bleibt uns in 
der Regel die Verbindung zwischen diesem 
Glauben und unserem Alltag unklar. Dieser 
Text ist ein kleiner Versuch zu zeigen, dass 
das Bekenntnis zu einem Gott in der Heiligen 
Dreifaltigkeit nicht nur darauf abzielte, unse-
re Glaubenslehre zu festigen, sondern auch 

unsere Weltanschauung, unser Verständnis 
zwischenmenschlicher Beziehungen – insbe-
sondere zwischen Männern und Frauen – ver-
änderte und beeinflusste.

Oft wird uns die Idee einer Art Unterord-
nung der Frau gegenüber dem Mann als 
„orthodoxe Vorstellung“ von Ehe und Bezie-
hungen vermittelt. Verschiedene „geistliche 
Lehrer“ in digitalen Medien behaupten, dass 
gerade „Unterordnung“ und „Gehorsam“ von 
Frauen das seien, was die Orthodoxie lehre. 
Da dies für viele als selbstverständlich und 
naturgemäß (vor allem männlich) erscheint, 
werden solche Inhalte als Anpassung an die 
Erwartungen der Mehrheit vermittelt, die 
dies hören möchte. „Unterordnung“ und „Ge-
horsam“ ermöglichen es uns, ohne große An-
strengung, Konflikte oder eigenes Wachstum 
mit unseren Nächsten umzugehen.

Um solchen Ideen zusätzlich Gewicht zu 
verleihen, werden uns Argumente aus der 
Heiligen Schrift als absolute Beweise und un-
fehlbare Autoritäten präsentiert. Ein Beispiel 
hierfür sind Verse aus dem ersten Brief des 
Apostels Paulus an die Korinther (Neues Testa-
ment). Darin finden sich Passagen, die angeb-
lich die Idee der notwendigen Unterordnung 
der Frau gegenüber dem Mann als göttliches 
Gebot stützen sollen:

„Doch ich will, dass ihr wisst: Jeder Mann 
sei Haupt Christi, der Mann aber sei Haupt der 
Frau, Gott aber sei Haupt Christi“ (1 Kor 11,3).

Auf den ersten Blick scheint es, als wolle uns 
Paulus sagen, dass das Wort „Haupt“ auf die 
unabdingbare Notwendigkeit hinweist, dass 
Frauen Männern untergeordnet sein sollen. 
Diese Verse stammen aus dem ersten Jahr-

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 65 

hundert des Christentums, und die Beziehun-
gen zwischen den Personen Gottes (der Hei-
ligen Dreifaltigkeit) waren damals noch nicht 
klar und präzise erklärt. Da Paulus in seinen 
Versen die Beziehung zwischen Mann und 
Frau direkt mit der Beziehung zwischen Vater 
und Sohn verknüpft, ist es notwendig, diese 
Beziehung zu verstehen: Ist der Sohn wirklich 
der Sohn Gottes oder irgendwie dem Vater 
untergeordnet? In welchem Sinne ist er unter-
geordnet? Was bedeutet das für unsere Be-
ziehungen, insbesondere zwischen Männern 
und Frauen – sollen auch wir hierarchische 
Strukturen übernehmen, weil dies auf die Be-
ziehung Gottes zueinander übertragen wird?

Um dies zu verstehen, müssen wir sehen, 
was das Wort „Haupt“ bei Paulus bedeuten 
kann: „Der Mann ist das Haupt der Frau, Gott 
aber das Haupt Christi“ (1 Kor 11,3). Bedeutet 
„Haupt“ Dominanz, Macht oder Hierarchie? 
Um dies zu verstehen, müssen wir es im Kon-
text der Lehre von der Heiligen Dreifaltigkeit 
betrachten, damit alles klar wird. Denn wenn 
das Wort „Haupt“ keine ungerechte Bezie-
hung zwischen Sohn (Jesus Christus) und 
Gott (Vater) impliziert, kann es auch im zwi-
schenmenschlichen Kontext (zwischen Frau 
und Mann) keine solche Bedeutung haben.

Die Bedeutung des Ersten Ökumenischen 
Konzils und seine Verteidigung des Glaubens 
gegen die arianische Häresie haben uns auch 
ein Verständnis für das Wort „Haupt“ und die 
Verse des Apostels Paulus gegeben. Was tat 
dieses Konzil? Das Erste Ökumenische Konzil 
verteidigte den Glauben an die „Gleichwesen-
heit“ – also den Glauben, dass alle drei Per-
sonen der Heiligen Dreifaltigkeit die gleiche 

Wesenheit besitzen, ewig sind und einen Gott 
bilden. Damit wurde innerhalb der Heiligen 
Dreifaltigkeit jede mögliche Interpretation 
von Ungleichheit, Unterordnung, Ungerech-
tigkeit oder Machtmissbrauch zwischen den 
Personen ausgeschlossen.

Mit anderen Worten: Wenn in der Bezie-
hung der Heiligen Dreifaltigkeit (Vater, Sohn 
und Heiliger Geist) keine Unterordnung, Un-
gerechtigkeit, Angst oder Gewalt existiert, 
dann sind dies genau die Werte und Anwei-
sungen für unsere zwischenmenschlichen Be-
ziehungen. Die Verteidigung des orthodoxen 
Glaubens im Jahr 325 war somit nicht nur die 
Verteidigung eines abstrakten Glaubens, wie 
es uns heute erscheinen mag, sondern auch 
eine Lehre darüber, wie wir miteinander um-
gehen sollten.

„Doch ich will, dass ihr wisst: Jeder Mann 
sei Haupt Christi, der Mann aber sei Haupt der 
Frau, Gott aber sei Haupt Christi“ (1 Kor 11,3). 
Aus der Perspektive des großen theologischen 
Sieges des Ersten Ökumenischen Konzils, das 
die Gleichheit von Vater und Sohn verteidigte, 
wurde zugleich die wesentliche Gleichheit von 
Mann und Frau bestätigt. Der Glaube an die 
Gleichwesenheit von Vater und Sohn nimmt 
dem Wort „Haupt“, das Paulus benutzt, jede Be-
deutung von Macht, Herrschaft, Ungerechtig-
keit oder Unterordnung. „Haupt“ kann Sorge, 
Aufmerksamkeit, Fürsorge, Pflege oder Wach-
samkeit bedeuten – alles im Kontext der Liebe, 
durch die die Beziehung bestimmt wird.

Die Klarstellung, die das Erste Ökumenische 
Konzil im Kampf gegen die Arianer brachte, 
beseitigte jede Art von Hierarchie der Macht 
zwischen Vater und Sohn, da beide die gleiche 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



66 | Бр./Nr./4/2025.

Wesenheit besitzen. Ihre Beziehung ist rela-
tional, da sie dieselbe Natur teilen, und jede 
Theologie der Überlegenheit oder Macht wird 
aufgehoben. In Gott, als drei Personen (Vater, 
Sohn, Heiliger Geist), gibt es keinen hierarchi-
schen Herrschaftsanspruch, sondern nur Liebe 
als Grundlage der Existenz Gottes. Gott ist Lie-
be, weil er als Liebe zwischen den drei Perso-
nen existiert – Vater, Sohn und Heiliger Geist.

So zeigt uns der Glaube, für den das Erste 
Ökumenische Konzil kämpfte, dass es nicht nur 
um die richtige Lehre über Gott ging, sondern 
auch um den richtigen Glauben in Bezug auf 
den Menschen, unsere Beziehungen und den 
Alltag. Indem die Kirche für den Glauben an die 
Gleichwesenheit von Vater und Sohn kämpfte, 
kämpfte sie auch für die Einführung einer neu-
en Art von Beziehungen zwischen Menschen, 
insbesondere zwischen Männern und Frauen.

Wenn wir heute die Heilige Schrift lesen, 
müssen wir die Lehre der Kirche berücksichti-
gen, die zur Zeit der Abfassung der Briefe des 
Apostels Paulus noch nicht vollständig defi-
niert war. Das bedeutet, dass wir beim Lesen 
des ersten Korintherbriefes im Neuen Testa-
ment die gesamte Geschichte der Kirche und 
die Lehre des Ersten Ökumenischen Konzils 
berücksichtigen müssen, das erfolgreich neue 
Leitlinien für unser tägliches Leben definierte.

Obwohl der orthodoxe Glaube in Bezug 
auf zwischenmenschliche Beziehungen seit 
dem Ersten Ökumenischen Konzil mehr als 
klar ist, konnte die Kirche in der Geschichte oft 
nicht alle kulturellen Unterschiede vollständig 
überwinden, die das Lernen der Kirche beein-
flussten. Wenn jedoch die christliche Theo-
logie durch ihren großen Kampf die wesent-

liche Lehre über Gott als Heilige Dreifaltigkeit 
hervorgebracht hat, in der jede Person von 
Vater, Sohn und Heiligem Geist dieselbe We-
senheit und Natur besitzt, dann schützt und 
bestätigt diese Lehre mehr denn je die grund-
legende Einheit von Mann und Frau. Mit an-
deren Worten: Der Glaube der Kirche und der 
Sieg des Ersten Ökumenischen Konzils über 
Feinde und Häresien kultivieren jeden von 
uns, unsere Gewohnheiten und Weltanschau-
ung zu ändern, wenn sie nicht mit der Wahr-
heit des Glaubens übereinstimmen, die von 
uns verlangt, dass wir in Gott wachsen.

Die klare Definition der „gleichen Wesenheit“ 
in der Gotteserkenntnis gibt uns einen völlig 
anderen Einblick in 1 Kor 11,3-17. Die Bedeu-
tung darf nicht auf den Text des Paulusbriefes 
allein beschränkt werden, ohne die Geschichte 
der Kirche und ihre ökumenischen Konzile zu 
berücksichtigen. Mit der theologischen Lehre 
der Kirche über Gott können wir zu diesen Ver-
sen zurückkehren und etwas ganz anderes er-
kennen, als die vereinfachende Interpretation, 
die Unterordnung und Gehorsam der Frau 
gegenüber dem Mann aufzwängen wollte.

Abschließend gibt es keinen besseren Weg, 
als diesen Text mit einem Zitat des Apostels 
Paulus zu beenden, das die Neuerung, die das 
Christentum in unser Leben gebracht hat, zu-
sätzlich bestätigt und uns als verantwortliche 
Apostel dieses neuen Glaubens beschreibt:

„Doch im Herrn ist weder der Mann ohne 
die Frau noch die Frau ohne den Mann. Denn 
wie die Frau vom Mann ist, so ist auch der 
Mann durch die Frau, und alles ist von Gott“ (1 
Kor 11,11-12).

Prof. Dr Rastko Jović

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 67 

SYNODALITÄT, EINSTIMMIGKEIT 
UND WÖRTER, DIE IHRE 
BEDEUTUNG VERLIEREN

Es gibt bestimmte 
Wörter im kirchlichen 
Leben, deren Bedeutung 
wir voraussetzen, aber 
oft ist sie unklar und ihr 
Verständnis variiert von 
Mensch zu Mensch. Zu 

dieser nebligen Gruppe gehören: Segen, Gna-
de, Buße, aber auch Spiritualität und Religiosi-
tät – und unter ihnen die Synodalität. Alle diese 
Begriffe implizieren eine Art Selbstverständlich-
keit, die aus häufiger Verwendung und weniger 
häufigem Nachdenken entsteht. In diesem Sin-
ne ist Synodalität ein problematischer Begriff.

Wir alle wissen, was ein Konzil oder eine Ver-
sammlung ist, d. h. wir nehmen auf verschie-
dene Weise daran teil, indem wir uns um ein 
Ereignis oder eine Idee mit einem bestimmten 
Ziel versammeln. Auch wenn ein Konzil profane 
Aspekte haben kann, ist es im Bewusstsein der 
Menschen nach wie vor mit der Kirche verbun-
den. Volksversammlungen, wie sie bei den Ser-
ben üblich sind, finden häufig im Rahmen von 
Pfarr- oder Dorffesten statt. In gewisser Weise 
hat der Begriff Synodalität also noch einen Teil 
seiner ursprünglichen Bedeutung bewahrt – die 
eucharistische Versammlung um Christus. Denn 
jedes kirchliche, Dorf- oder Stadtfest impliziert 
neben Freude und gemeinsamer nachliturgi-
scher Mahlzeit auch die liturgische Vorbereitung.

Obwohl die Synodalität etwas von ihrer ur-
sprünglichen Bedeutung behalten hat, bleibt 
sie im Alltag der Christen unklar, da uns die eu-

charistische Versammlung, das mystische und 
sakramentale Zusammenkommen, das das Bild 
der Synodalität in ihrer absoluten und vollen Be-
deutung darstellt, verborgen ist. „Wo zwei oder 
drei in meinem Namen versammelt sind, da bin 
ich in ihrer Mitte“ (Mt. 18,20), sagt Christus, und 
indem wir uns versammeln, um Ihn unter uns 
zu haben, treten wir in die von Ihm eingesetzte 
Versammlung ein, in der Er mit uns ist und die 
Kirche zur synodalen Gemeinschaft macht.

In der Sprache der Kirche überträgt die Syn-
odalität ihre Bedeutung auch auf die Zusam-
menkünfte des Bischofskollegiums, um Fragen 
zu lösen, deren problematische Antworten 
potenziell die kirchliche Einheit gefährden 
könnten. Die Bischöfe, die jeweils ihre eigene 
eucharistische Versammlung repräsentieren, 
versammeln sich an einem Ort, bilden ein Kon-
zil und sprechen im Plural über sich selbst, da 
wir alle mit ihnen dort sind. Sakramental stehen 
wir nicht hinter ihnen, sondern um sie herum, 
und nehmen an derselben Synodalversamm-
lung teil, deren Entscheidungen „dem Heiligen 
Geist und ihnen (uns) gefallen“ werden.

In diesem Sinne ist jedes Konzil eine Plurali-
tät, aber in der Kirche verstehen wir Pluralität 
oft als etwas Negatives, das im tiefen Wider-
spruch zu einem anderen, leicht vorausge-
setzten Begriff steht – der Einstimmigkeit, 
die Synodalität voraussetzt. Bei der Einstim-
migkeit geraten wir erneut in die Gefahr von 
Vereinfachungen und Fehlinterpretationen. 
Semantisch ähnelt die Einstimmigkeit zu sehr 
dem Einheitsdenken, und wenn man sie mit 
Synodalität gleichsetzt, verliert diese ihre 
wahre Bedeutung und wird zu einer Art auto-
kratischem Gebilde, das nur eine Meinung 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



68 | Бр./Nr./4/2025.

zulässt und ideologisch für alle verbindlich ist.
Die Realität der Synodalität sieht jedoch 

ganz anders aus. Auch wenn Synodalität und 
Vorrang, wie uns Erzbischof Kallistos Ware 
lehrt, untrennbar miteinander verbunden sind 
– da der Erste aufgrund der eucharistischen 
Natur der Kirche das Konzil leiten muss – muss 
er zugleich das Konzil um sich haben, das ihn 
umgibt und dem er vorsteht. Dieses Konzil be-
steht aus den Bischöfen (früher auch Laien), die 
jeweils ihre eigene Wahrheit neben der kirch-
lichen Wahrheit tragen. Somit sind ihre Leben, 
Denkweisen und die Art der Gemeinschaft, zu 
der sie berufen sind, unterschiedlich, aber alle 
sind absolut und eindeutig gleich wichtig.

In diesem Zusammenhang liefert eine der 
schönsten Metaphern für Synodalität der 
frühchristliche Text „Pastor von Hermas“ aus 
dem 2. Jh. Dort wird Synodalität als Turm be-
schrieben, der aus Steinen unterschiedlicher 
Form und Qualität gebaut wird, um stark und 
stabil zu sein. Einige Steine sind glatt und rund, 
andere rau und beschädigt. Sie unterscheiden 
sich also in Form und Zusammensetzung, 
aber nur der „reue“ Stein, der sich nicht in den 
Turm einfügen will, bleibt außen vor.

Die sieben berühmten ökumenischen Kon-
zilien versammelten alle Bischöfe der Kirche, 
um Fragen zu behandeln, die spaltend wirk-
ten. Es musste eine Lehre auftauchen, die den 
Leib der Kirche tief untergrub, und wer sie 
verbreitete, musste einflussreich sein – nicht 
jeder konnte ein Häretiker sein. Charisma und 
Stellung waren notwendig, um den Leib zu 
erschüttern, „den die Pforten der Hölle nicht 
überwinden werden“ (Mt. 16,18). Auf den Kon-
zilien hatte jeder Bischof eine Stimme, mit der 

er entweder die Notwendigkeit bestätigte 
oder ablehnte, dass ein „sklerotisches Glied“ 
aus dem Leib entfernt werden müsse. Beim 
ersten ökumenischen Konzil von Nicäa, so Kal-
listos Ware, gab es vielleicht nur zwei Stimmen 
gegen die Entscheidung der Kirche über Aria-
nismus, aber für das synodale Handeln waren 
auch diese beiden Stimmen genauso wichtig 
wie alle anderen, die zustimmten. Einheitsden-
ken gab es also nicht, aber die Einstimmigkeit, 
die Synodalität herstellt, war vorhanden.

So hat die Kirche über die Jahrhunderte 
funktioniert (die sieben ökumenischen Kon-
zile, die berühmten Palamiten-Konzile des 
14. Jh. und der bedeutende Konzil von Kon-
stantinopel 1872, der die Häresie des Ethno-
philetismus verurteilte). Und wie die Kirche 
weiterhin in der Geschichte existiert, wird es 
auch in Zukunft Konzile geben – auf lokaler 
Ebene sicher, hoffentlich auch ökumenisch.

Auch wenn wir heute die Probleme, die den 
Leib der Kirche spalten, nicht unmittelbar vor 
uns sehen, sind sie doch vorhanden: Meinungs-
verschiedenheiten, politische Einflüsse und 
soziale Umwälzungen verletzen den Leib der 
Kirche. In diesem Sinne hat die Synodalität als 
wesentliche Eigenschaft der Kirche, die durch 
Konzile Wunden heilt, ihre Rolle in der heutigen 
Zeit. Und wie jede Zeit ihre eigenen Merkmale 
trägt, werden sich auch zukünftige Konzile auf 
Weisen manifestieren, die wir historisch nicht 
gewohnt sind, aber sie werden stets das offen-
baren, was dem Heiligen Geist und denjenigen, 
die sich in Ihm versammeln, gefällt.

Zur Ganzheit des Leibes und des einstimmi-
gen Geistes in ihm.

Stojana Valan

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 69 

DAS GEMEINSAME OSTERDATUM 
– EINE THEOLOGISCHE FRAGE?

Die Berufung des Ersten Ökumenischen 
Konzils in Nizäa im Jahr 325 bedeutete vie-
les: Der christliche Glaube hat sich in der 
Welt längst etabliert und wird nicht mehr 
als neuartige jüdische Randgruppe wahr-
genommen. Nachdem die Christen im Rö-
mischen Reich verfolgt wurden, werden sie 
unter Kaiser Konstantin privilegiert und als 
dominierende Religion forciert, mit dieser 
neuen Realität muss die Kirche zurechtkom-
men.  Aufgrund der neuen Stellung und des 
Wachstums zu einer gewichtigen Institution 
muss sie sich nun von innen wie von außen 
selbst definieren, eine feste christliche Identi-
tät vorzeigen können und entsprechend der 
neuen Realität strukturieren. Dazu gehört 
besonders die Definition des Glaubens sowie 
die Organisation als Weltkirche. Dies ist, wie 
die Ereignisse vor, während und besonders 
nach Nizäa zeigen, eine Herausforderung.

Das Konzil hat drei große Entscheidun-
gen getroffen, die entweder den Glauben 
definieren oder zur Organisation der Kirche 
beitragen. Die bekannteste und wichtigs-
te Entscheidung, das Glaubensbekenntnis 

von Nizäa leistet den größten Beitrag in der 
Selbstdarstellung der Kirche, mit dessen Hilfe 
der Rechte Glaube bekräftigt und von Irrleh-
ren, insbesondere die des Arius, abgegrenzt 
und geschützt werden soll. In den 20 Kano-
nes des Konzils werden organisatorische, 
seelsorgerische und disziplinare Fragen des 
Lebens der Kirche thematisiert, die mit dem 
Wachstum des Christentums einhergehen 
und die Kirche auf ihre neue Rolle vorberei-
ten sollen. Eine Besonderheit bei der Einord-
nung ist in der letzten Entscheidung festzu-
stellen: Das gemeinsame Osterdatum. Ist die 
Entscheidung, dass die gesamte Kirche von 
nun an das Fest aller Feste an demselben Tag 
feiern soll eine Frage der Organisation der 
Kirche oder ihres Glaubens und warum war 
diese Entscheidung so wichtig? Dies gilt es 
näher darzustellen. 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



70 | Бр./Nr./4/2025.

Aus dem Rundschreiben Kaiser Konstan-
tins an die Kirchen unmittelbar nach dem 
Konzil von Nizäa ist zu entnehmen, dass ne-
ben den Streitigkeiten um Arius gerade das 
Problem des uneinheitlichen Ostertermins 
das Hauptanliegen des Konzils war.

In der gesamten Kirche herrschte Einklang 
über die theologische Bedeutung des Festes 
aller Feste. Das Osterfest übertrifft alle ande-
ren christlichen Feiertage, da es die Auferste-
hung Jesu Christi von den Toten feiert, den 
zentralen Inhalt des christlichen Glaubens 
und die Grundlage für die Hoffnung auf ewi-
ges Leben. Unklarheit herrschte aber darü-
ber, wann man das Fest begehen sollte. Die 
aus dem Judentum hervorgehenden Chris-
ten begingen das Osterfest zur selben Zeit, 
in welcher die Synagoge Passah, den Auszug 
des Volkes Israels aus Ägypten und dessen 
Befreiung, feierte. Das Osterfest gilt als das 
neue Passah, weil wir die Befreiung aus der 
Knechtschaft des Todes feiern. Das jüdische 
Passahfest fand am ersten Vollmond nach 
der Tagundnachtgleiche im Frühjahr, bzw. 
am 14. Tag des Monats Nisan statt (der ers-
te Monat mit Frühlingsneumond). Die Ju-
denchristen feierten das Auferstehungsfest 
demnach nicht bindend an einem Sonntag, 
sondern an einem belieben Wochentag. Wie 
schwierig der Weg zum einheitlichen Oster-
datum werden würde, zeigte sich in diesem 
Fall. Man musste zuerst dafür sorgen, das 

Auferstehungsfest an einem Sonntag zu fei-
ern. Auch zeigt diese Kontroverse den lang-
anhaltenden Prozess der Identitätsfindung 
und Unabhängigkeitsbestrebung der Chris-
ten von der jüdischen Tradition.

Bis zum Ende des 2. Jh. wurde in Kleinasien 
das Auferstehungsfest am Tag des jüdischen 
Passahfests gefeiert.  Diese Praxis wurde als 
“Quartodezimanismus” bezeichnet (vom 
lateinischen “quattuordecim”, vierzehn). In 
den Kirchen Syriens, Mesopotamiens und 
Kilikiens verlegte man das Auferstehungs-
fest am nächsten Sonntag des jüdischen 
Festes. Noch vor Nizäa beschloss die Lokal-
synode von Arles (314) im 1 Kanon, dass die 
Christenheit auf der gesamten Erdkugel das 
Fest aller Feste am selben Tag feiern soll. Hier 
kommen wir nun zur Komplexität der Prob-
lematik: Es gab drei unterschiedliche Berech-
nungsmethoden. Die jüdische Methode, die 
alexandrinische und die römische. 

In Alexandrien berechnete man das Oster-
datum unabhängig vom jüdischen Passahfest. 
Dessen Grundsatz war, dass der Ostersonn-
tag nach der Frühlings-Tagundnachtgleiche 
liegen musste, die damals mit dem 21. März 
des julianischen Jahres identifiziert wurde. 
Weil die Mondzyklen in Rom und Alexandrien 
nicht einheitlich waren, kam es gelegentlich 
zu verschiedenen Daten. Dennoch verstän-
digte man sich um den Frieden in der Kirche 
in solchen Fällen auf ein einheitliches Datum. 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 71 

Was beschlossen nun die Väter von Nizäa? 
Eine schriftliche Entscheidung hierzu ist nicht 
erhalten, jedoch kann man aus Quellen des 
4.-6. Jh. die Beschlüsse rekonstruieren, wie 
z.B. die Stellungnahme Kaiser Konstantins an 
die Kirchen (Eusebius von Cäsarea, Über das 
Leben Konstantins III, xviii). In diesem wird ve-
hement die Unabhängigkeit vom jüdischen 
Passahfest betont. Stattdessen wird das Auf-
erstehungsfest am ersten Sonntag nach dem 
Vollmond, der auf die Frühjahrs-Tagund-
nachtgleiche folgt, gefeiert und damit der 
alexandrinischen Berechnungsmethode der 
Vorrang gegeben. Alexandrien, als Stadt der 
Wissenschaft, berechnet mithilfe von mathe-
matischen und astronomischen Gesetzen das 
Osterdatum und verkündet es Rom. Damit 
herrschte folgende Situation: Die gesamte 
Kirche gegen einige Kirchen des Ostens und 
dessen Berechnung, die sich weiterhin nach 
dem jüdischen Passahfest richtet. 

Es ist wenig verwunderlich, dass die Fra-
ge des Ostertermins für Kaiser Konstantin 
so wichtig war. Man kann davon ausge-
hen, dass die Frage des Ostertermins für 
die Laien das Hauptthema des Konzils war, 
weil es ihren Alltag betraf. Das liturgische 
Leben, die Fastenzeit und andere beweg-
liche Feiertage orientierten sich nach dem 
Datum des Auferstehungsfestes. Für Kaiser 
Konstantin, der ein Reich mit einem Kaiser 
wollte, wo eine Religion die vorherrschende 

ist, war das ein Störfaktor. In diesem Kontext 
kann die Bedeutung des Osterdatums in drei 
Schlüsselpunkte gegliedert werden:  1. Die 
Repräsentation der Einheit der Kirche. In der 
frühen Kirche waren lokale Traditionen im 
kirchlichen Alltag und insbesondere in der 
Liturgiefeier ein Sondergut jeder Ortskir-
che. Die Vielfalt war selbstverständlich und 
stellte keinerlei Probleme für die Einheit der 
Kirche dar. Der heilige Johannes Chrysosto-
mus belegt, dass das Weihnachtsfest in den 
ersten Jahrhunderten des Christentums an 
verschiedenen Terminen begangen wurde. 
Für das Fest aller Feste hingegen sollte nach 
Kaiser Konstantin und den Vätern des Kon-
zils Einheit herrschen. Die Hauptargumen-
tation war dabei stets, dass das wichtigste 
Fest nicht vom jüdischen Fest abhängig sein 
durfte. Die kategorische Abgrenzung von 
der jüdischen Tradition führt zum nächsten 
Punkt. 2) Die Abgrenzung vom Judentum. 
Die Kirche musste im 4. Jh. endgültig ihre 
eigene Identität äußern und sich konkret 
von jüdischen Einflüssen abgrenzen. Wie 
Kaiser Konstantin an die Kirchen schreibt, 
wäre es erbärmlich, dass ausgerechnet das 
Datum des wichtigsten christlichen Festes 
vom jüdischen Feiertag abhängig ist. 3) Die 
Ökumenizität. Die Kirche als die „eine, hei-
lige, katholische und apostolische“ umfasst 
den gesamten Erdkreis und ist auf ewig. Die 
gemeinsame Feier des Auferstehungsfestes 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



72 | Бр./Nr./4/2025.

weltweit ist nicht nur ein Zeichen der Einheit 
der Kirche, sondern auch ihrer Universalität. 
Auf diese Weise wird nicht nur die neue Rolle 
der Urkirche als Reichskirche, sondern auch 
die theologische Bedeutung des Festes stär-
ker zum Ausdruck gebracht.

Welche Bedeutung hat die Frage nach dem 
gemeinsamen Ostertermin in der Gegen-
wart? Auch heute stehen wir vor der Heraus-
forderung des uneinheitlichen Ostertermins. 
Während in einigen orthodoxen Ortskirchen 
weiterhin der julianische Kalender der gelten-
de ist, hat die Mehrheit seit 1923 den vom ser-
bischen Geophysiker entwickelten neojulia-
nischen Kalender übernommen, der genauer 
ist als der julianische und der gregorianische. 
Dennoch einigten sich die Ortskirchen, dass 
die Einheit beim Osterfest bleiben soll. Im 
Rahmen des 1700-jährigen Jubiläums von 
Nizäa rief der kürzlich verstorbene Papst Fran-
ziskus die Kirchen dazu auf einen gemeinsa-
men Termin für das Osterfest zu finden. Dies 
wäre nicht nur ein Symbol an die Erinnerung 
des Konzils und der Entscheidung des Oster-
termins, vielmehr würde der innerchristliche 
Zusammenhalt gefördert und die Einheit des 
christlichen Gemeinguts aller Kirchen gegen-
über Anhängern anderer Glaubensrichtun-
gen und Weltanschauungen sichtbar werden.

Die Entscheidung des Konzils von Nizäa 
zeigt, dass das einheitliche Osterdatum nicht 

konstitutiv für die Einheit der Kirche ist, viel-
mehr wird das christliche Gemeingut und die 
Bedeutung des Festes in den Vordergrund 
gerückt, was im Sinne aller Christen sein soll-
te. Die Kirchengeschichte zeigt und auch, 
dass Unstimmigkeiten zu dieser Frage kein 
kirchentrennender Punkt ist: Eusebius von 
Cäsarea berichtet, dass der heilige Polykarp 
von Smyrna, Schüler des Apostels Johannes, 
zu den Quartodezimanern gehörte und das 
Osterfest am jüdischen Passahfest feierte. 
Papst Anicetus kritisierte ihn und versuchte 
ihn davon zu überzeugen, das Fest am Sonn-
tag zu begehen. Beide versuchten vergeblich 
den jeweils anderen von seiner Position zu 
überzeugen, ohne sich aber gegenseitig zu 
exkommunizieren. 

Die Entscheidung des Konzils von Nicäa 
zum Osterdatum war mehr als nur eine kalen-
darische Festlegung. Sie ist ein tiefgründiges 
Zeugnis des orthodoxen Verständnisses von 
kirchlicher Einheit, apostolischer Tradition 
und der zentralen Bedeutung der Auferste-
hung Christi. Sie erinnert die Gläubigen daran, 
dass die Feier des Pasha-Mysteriums ein Akt 
der Gemeinschaft ist, der die gesamte Kirche 
in der Freude über den Sieg des Lebens über 
den Tod vereint. Bezeichnenderweise feierten 
alle Christen in diesem Jubiläumsjahr das Auf-
erstehungsfest an demselben Tag. Man kann 
es als Vorsehung Gottes deuten.

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 73 

„LICHT AUS DEM LICHT“

Vor 1700 Jahren, auf Einladung und Ini-
tiative des römischen Kaisers Konstantin, ver-
sammelten sich Bischöfe aus vielen Regionen 
in der kleinen Stadt Nicäa (heute Iznik in der 
Türkei). Die damals bekannte Welt – vor allem 
die Welt des Römischen Reiches – sah sehr 
anders aus, ebenso wie die Kirche selbst: ihr 
Aufbau, ihre Struktur und ihr Leben. Sicher-
lich hat der Zeitabstand von 1700 Jahren vie-
le Unterschiede im Vergleich zu unserer Zeit 
bedingt. Eine davon möchte ich besonders 
hervorheben, die stark vom Leben der Kirche 
geprägt war und gleichzeitig das Leben der 
Christen widerspiegelte, die uns heute größ-
tenteils unverständlich erscheint.

Es geht darum, dass es zur Zeit dieses Kon-
zils noch immer unvorstellbar – ja mit der Na-
tur des christlichen Evangeliums unvereinbar 
– war, „traditionelle“ oder nominelle Christen 
zu haben, also Menschen, die sich als Christen 
bezeichneten und betrachteten, deren Leben 
jedoch anders Zeugnis ablegte. Heutzutage 
ist es schwer zu fassen und zu erklären, was 
darunter verstanden wird. Ich denke, das liegt 
daran, dass es heute als normal gilt, sehr stolz 
zu sein, sich als Christ, besonders als Ortho-
doxer, zu bekennen, während man im Alltag 
die grundlegendsten evangelischen Prinzipi-
en missachtet: anderen nicht vergibt, andere 

erniedrigt und unterdrückt, betrügt, stiehlt, 
vorschnell urteilt und insgesamt heuchlerisch 
handelt. Für die meisten selbsternannten 
Christen ist der Besuch und die Teilnahme 
an der Heiligen und Göttlichen Liturgie, dem 
Sakrament der Kirche, etwas Sekundäres – et-
was, das „nach Bedarf“ erledigt wird, im bes-
ten Fall ein paar Mal im Jahr. Über das Wissen 
um den eigenen Glauben, selbst in der kom-
paktesten Form des Glaubensbekenntnisses, 
das in jeder Liturgie gesprochen wird, möchte 
man besser nicht sprechen.

Gerade jenes Konzil, dessen 1700-jähriges 
Jubiläum wir begehen, formulierte das heu-
tige Glaubensbekenntnis – das Symbol des 
Glaubens oder „Ich glaube“ – mit dem erwei-
terten Zusatz über den Heiligen Geist, der ei-
nige Jahrzehnte später auf dem Zweiten Öku-
menischen Konzil folgen sollte. Damals, vor 
17 Jahrhunderten, konnten diejenigen, die 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



74 | Бр./Nr./4/2025.

durch die Taufe in die Kirche aufgenommen 
wurden – sei es aus eigenem Willen oder als 
Kind, wenn die Eltern Christen waren – nicht 
„auf dem Papier“ Christen sein. Glaubensfra-
gen berührten jeden Christ direkt und per-
sönlich. Anders gesagt, der Glaube und die 
Lehre über Gott, die Schöpfung und Gottes 
Offenbarung für den Menschen hatten kon-
krete Auswirkungen auf das Leben derjeni-
gen, die sich diesem Glauben zuwandten: 
Ein Sklave konnte, obwohl äußerlich unfrei, in 
Christus echte Freiheit und Leichtigkeit erfah-
ren, sein „Schicksal“ und seinen Herrn nicht 
hassen, sondern akzeptieren und lieben; 
ebenso konnte der Herr in Christus erkennen, 
dass dieser Sklave ein Geschöpf Gottes, sein 
Bruder oder seine Schwester war, in nichts 
minderwertig oder überlegen, und ihm an-
gemessen begegnen. Der Einfluss des ange-
nommenen und bekannten Glaubens war 
also sehr real und umfasste das ganze Leben: 
zu Hause, in der Gesellschaft, am Arbeitsplatz.

Gleichzeitig wurde durch die Verbreitung 
des Evangeliums die christliche Lehre und 
Theologie – die sich noch in der Entwick-
lungsphase befand – zunehmend mit den 
Lehren anderer Religionen, Kulte oder phi-
losophischer Schulen konfrontiert. Solche 
Konfrontationen erforderten oft eine Weiter-
entwicklung der christlichen Lehre über Gott 
und, als Zentrum des christlichen Glaubens, 
über Jesus Christus. Zum Beispiel lautete das 
älteste Glaubensbekenntnis einfach: Jesus ist 
Christus, d. h. der Jesus von Nazareth ist der 

Gesalbte (Messias, Erlöser – die Bedeutung 
des griechischen Wortes Christus). Die Heraus-
forderungen durch die Konfrontation mit an-
deren Lehren und der Zeitverlauf seit der Auf-
erstehung und dem Tod aller Zeugen, Apostel 
und Schüler der Apostel machten jedoch eine 
genauere Artikulation bestimmter Aspekte 
des christlichen Glaubens erforderlich.

Teil dieser Entwicklung war das Auftreten 
verschiedener Häresien, also Lehren, die spä-
ter als unwahr erkannt wurden, wie die Lehre 
des Priesters Arius von Alexandria. Diese Leh-
re entstand gegen Ende der zweiten Deka-
de des 4. Jahrhunderts und behauptete, der 
Sohn sei nicht wesensgleich mit Gott dem Va-
ter, sondern, obwohl das höchste Geschöpf, 
vom Vater geschaffen, oder wie es hieß: „Es 
gab eine Zeit, da war er (der Sohn Gottes, die 
zweite Person der Heiligen Dreifaltigkeit, der 
inkarnierte Christus) nicht.“

Alexandria war eine der wichtigsten Städte 
der damaligen Welt, ein Zentrum von Bildung 
und Intelligenz. Es ist verständlich, dass die Dis-
kussion über diese Frage immer bedeutender 
wurde. Die Gefahr lag darin, was diese Lehre 
für die Lehre vom Heil des Menschen bedeu-
ten würde. Wenn Gott nicht Fleisch geworden 
wäre, sondern ein geschaffenes Wesen – so 
erhaben und Gott nahe es auch sei – dann 
hätte Gott den menschlichen Körper und die 
menschliche Natur nicht angenommen, was 
wiederum bedeutet hätte, dass die menschli-
che Natur nicht erlöst wäre und keine Unsterb-
lichkeit empfangen hätte. Dies kann nur der 

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



Бр./Nr./4/2025. | 75 

Unerschaffene, nur Gott. Für die Christen hätte 
dies praktisch die Bedeutung des Kreuzesop-
fers drastisch gemindert, und da die Erlösung 
als Vergöttlichung reduziert oder aufgehoben 
worden wäre, wäre das christliche Leben stär-
ker auf moralisches Verhalten ausgerichtet. 
Das sakramentale Wesen des Glaubens an die 
Vereinigung mit Gott wäre durch Betonung 
moralischer Prinzipien ersetzt worden.

Für den römischen Staat, der vor nur zwölf 
Jahren den schnell wachsenden christlichen 
Glauben als gleichwertig anerkannt hatte, 
wäre eine solche ernste Diskussion und mög-
liche Spaltung aus Sicht der Stabilität sehr 
ungünstig und unerwünscht gewesen. Da-
her ist die Reaktion von Kaiser Konstantin, 
persönlich dieses Konzil einzuberufen und 
zu organisieren, auch aus staatsmännischer 
Sicht verständlich. Für die Kirche war die or-
ganisatorische Unterstützung willkommen 
und ermöglichte die Teilnahme einer großen 
Zahl von Bischöfen, was breite Diskussionen 
und Legitimität sicherstellte.

Wenn wir heute beim Glaubensbekenntnis 
die Worte des zweiten Artikels sprechen:

„[Ich glaube] an den einen Herrn Jesus Chris-
tus, den Sohn Gottes, den eingeborenen vom 
Vater vor allen Zeiten, Licht aus Licht, wahrer 
Gott aus wahrem Gott, geboren, nicht ge-
schaffen, wesensgleich mit dem Vater, durch 
den alles geworden ist“,  nutzen wir, meist 
ohne es zu wissen, das höchste Werk der Väter 
des Ersten Ökumenischen Konzils. Wir spre-
chen ihre Sprache und bekennen ihren Glau-

ben als unseren eigenen. Jede Formulierung 
betont, dass der Sohn Gottes, der Mensch 
wurde, geboren wurde, auf Erden lebte, ge-
kreuzigt wurde und von den Toten auferstand, 
wesensgleich mit Gott dem Vater ist. Dies hat 
tiefgreifende Auswirkungen auf unser Leben 
und unsere Beziehung zum Heil. Indem wir 
die Wesensgleichheit von Vater und Sohn be-
kennen, bekennen wir, dass das Heil durch 
den göttlichen Eintritt in diese geschaffene, 
vergängliche Welt möglich ist und dass das 
Erlösungswerk bereits am Kreuz geschehen 
ist. Praktische Konsequenz für das christliche 
Leben: Es rettet nicht das bloße Befolgen von 
Moral oder religiösen Regeln, sondern die Tat-
sache des göttlichen, göttlich-menschlichen 
Opfers am Kreuz und unsere Teilnahme daran 
auf gnadenhafte, sakramentale Weise.

Vor 1700 Jahren waren Christen in der Ge-
sellschaft noch erkennbar, da ihr Glaube ihr Le-
ben bestimmte und ihr Leben ihren Glauben 
widerspiegelte. Natürlich ändert dies nichts 
daran, dass Menschen sündig und unvollkom-
men sind – damals wie heute – und dass ech-
te Buße und Demut die Voraussetzung jedes 
christlichen Lebens sind. Das Erbe und Werk 
des Ersten Ökumenischen Konzils ist nicht nur 
Teil einer fernen Vergangenheit, sondern auch 
heute, nach 17 Jahrhunderten, lebendig und 
relevant für jeden gläubigen und praktizie-
renden Christen. Mehr noch: Das Erbe dieses 
großen Konzils zeigt die Unmöglichkeit eines 
nicht praktizierenden Christen auf.

Priester Nenad Živković

Thema der Ausgabe: 
Das Erste Ökumenische Konzil von Nizäa



76 | Бр./Nr./4/2025.

Beiträge zur Religionslehre



Бр./Nr./4/2025. | 77 

Beiträge zur Religionslehre

Religionsunterricht ein schönes und freudiges Thema erhalten – „Ostern in meinem 
Zuhause“. Die Schüler haben diese Initiative mit Begeisterung aufgenommen. Mit viel Liebe 
und Fantasie haben sie gezeichnet, wie das Osterfest in ihren Familien gefeiert wird. Auf 
den Zeichnungen waren Ostereier, Kerzen, Ikonen, das festliche Essen und das gemeinsame 
Gebet zu sehen. Durch diese Arbeiten haben die Kinder ihren Glauben, ihre Freude und die 
Schönheit des familiären Beisammenseins anlässlich des größten christlichen Festes – der 
Auferstehung Christi – zum Ausdruck gebracht.

Justin Emreković, Religionslehrer



78 | Бр./Nr./4/2025.

FREMDER IN DER WELT 
– IMMER UND EWIG

Im Januar dieses Jahres wurde mir eine 
große Ehre zuteil. Ich sprach nämlich über 
den Roman „Fremder im Wald“ von Bischof 
Grigorije in Wien. Öffentliche Auftritte sind 
nicht etwas, das ich genieße. Ich habe große 
Lampenfieber und leide unter einer Panik-
störung, aber Bischof Grigorije ist niemand, 
den man leicht ablehnen würde. Abgesehen 
von seiner unbestreitbaren Ausstrahlung ist 
er eine Persönlichkeit, die man privilegiert ist, 
kennenzulernen. Das ist natürlich nicht der 
einzige Grund. Wenn man eingeladen wird, 
über ein Buch zu sprechen, ist das Buch doch 
die Achse, um die sich das „Event“ dreht.

Als ängstliche Person habe ich das Buch 
zweimal sorgfältig gelesen, mich auf den 
Vortrag vorbereitet, alles markiert, was mich 
auf persönlicher Ebene berührte – und das 
war viel – sowie alles, was ich für interessant 
bzw. wichtig für das Publikum hielt. Alles ver-
lief gut und schön, aber es motivierte mich 
nicht, über den Roman selbst zu schreiben, 
bis ich von meiner Mutter – die wirklich viel 
liest – den Satz hörte, ihre Einschätzung von 
„Fremder im Wald“: „Ich habe mich während 
der ganzen Zeit, in der ich diesen Roman ge-
lesen habe, so gut gefühlt.“

Einige Monate sind vergangen, seit sie 
mir das gesagt hat, und es beschäftigt mich 
noch immer, denn auf eine einfache, aber 
gleichzeitig stark introspektive Weise gibt 
sie ein Urteil über ein literarisches Werk ab. 
Wir sind es gewohnt, über Romane einfach 
zu sagen, dass sie gut oder schlecht sind, 
wir erzählen sie nach, aber wir hören selten, 
wirklich selten, wie wir uns beim Lesen ge-
fühlt haben.

Es gibt Schriftsteller, die auf Emotionen 
abzielen, und solche, die es schlicht schaf-
fen, sie durch ihr „Schreiben“ zu vermitteln. 
Als ich darüber nachdachte, was meine 
Mutter gesagt hatte, fragte ich mich, wie ich 
mich beim Lesen gefühlt habe – da ich den 

Rezensionen



Бр./Nr./4/2025. | 79 

Roman gründlich analysierte, um möglichst 
klug zu wirken –, weil ich nicht auf meine 
emotionalen Zustände geachtet habe, ob-
wohl mich autobiografische Angaben im 
Roman, wie der Eintritt in die Kirche mit 16 
Jahren, das Theologiestudium, Aufenthalte 
in Klöstern, dann Krieg und Tod, sehr per-
sönlich und tief berührten.

Ich habe einfach einen (bedingt gesagt) 
ähnlichen Weg durchlaufen, und wenn ich 
darüber nachdenke – wie die meisten Men-
schen, die lange in der Kirche sind – emp-
finde ich ihn nicht unbedingt angenehm. 
Warum passiert das, und warum wage ich 
zu sagen „wie die meisten“? Ganz einfach: 
Dieser göttliche Ruf, auf den ein Mensch in 
einem bestimmten Moment seines Lebens 
antwortet, ist wirklich strahlend und blen-
dend, und wie Verliebtheit verschleiert er die 
Realität, die sich später offenbart und, wie 
jede Realität, weder lieblich noch sanft ist.

Wir denken nicht viel darüber nach, wie 
wir uns beim Lesen eines Buches fühlen, ob-
wohl das Gefühl uns begleitet. Es ist eigent-
lich das Wichtigste im Kontakt mit der Kunst. 
Ich liebe das, was in der Literatur grob durch-
schneidet, aber auch das, was mich zum 
Lachen bringt. Über das „gute“ Gefühl, vor 
allem „Frieden“ und „Ruhe“ – worauf meine 
Mutter anspielte –, habe ich bisher nicht viel 

nachgedacht, bis ich eine solche Reaktion 
auf ein literarisches Werk zum ersten Mal 
hörte (was erst jetzt geschah). Und wirklich, 
Bischof Grigorije schreibt über schwere The-
men, aber ohne zu beunruhigen, sondern 
schafft eine spezifische Leichtigkeit für die 
Seele („Die Ödnis ist überall um uns, aber 
die Menschen sind dennoch nicht leer“), 
während wir über Krieg, Tod, persönliche 
und allgemein bekannte Fehler und Fallen 
sowie die damit verbundenen Entscheidun-
gen lesen.

Der Roman ist, wie wir alle wissen, sehr 
gelesen. Er wurde in großer Auflage ver-
kauft, und die Lesungen waren gut besucht 
(ein Freund von mir würde sagen: „wie ein 
Konzert von Zdravko Čolić“). Obwohl er 
über das Leben von Mönchen und einem 
Bischof spricht, ist er auch für uns „gewöhn-
liche“ Laien interessant, die wenig über das 
Mönchtum wissen oder nur ein märchen-
haft-romantisiertes Bild davon haben. Und 
das Leben eines modernen Mönchs unter-
scheidet sich nicht wesentlich vom Leben 
eines jeden, der sich wagt, sich Christ oder 
einfach als Teil der Kirche als Gemeinschaft 
zu bezeichnen.

Die Größe eines Mönchs, Priesters oder 
geistlichen Lehrers zeigt sich genau darin, 
wie sehr er bereit ist, sich auf die Welt einzu-

Rezensionen



80 | Бр./Nr./4/2025.

lassen, nicht ihr zu entfliehen. Der mönchi-
sche Rückzug aus der Welt ist ein Rückzug 
von den „Trostmitteln“, die die Welt dem ge-
fallenen Menschen bieten könnte. Es ist ein 
direktes, ungestörtes Konfrontieren mit der 
größten Last des Menschen: Vergänglichkeit 
und Tod. Und als solcher taucht der Mönch, 
durch die spezifische Perspektive seines Le-
bensstils, in diese Realität ein und betrachtet 
sie, wie sie ist – mit der Empathie, die der 
christlichen Spiritualität innewohnt, ohne 
die sie gar nicht existiert, und die ihm sein 
geistliches Streben lehrt.

Deshalb macht dieser Roman, dass wir uns 
beim Lesen gut fühlen. Der Dialog zwischen 
dem jungen Mönch und dem Mann, „der die 
Welt gesehen hat“ – den der Autor nicht als 
Mönch beschreibt, obwohl er authentisch 
asketisch lebt – findet in Runden statt, und 
die Auseinandersetzung ist weitgehend 
die eines Älteren mit den Irrtümern des 
Jüngeren. Daraus entsteht eine besondere 
Geschichte des Reifens, weil dieses Reifen 
innerhalb der Kirche geschieht. Auf dieser 
Ebene kann jeder, der sich als Teil dieses hei-
ligen Raumes sieht, sich in größerem oder 
kleinerem Maße wiederfinden – mehr, wenn 
er Teil des Klerus ist oder sein Leben in ir-
gendeiner Weise durch die Kirche als Institu-

tion bestimmt wird („Du musst kein Mönch 
oder Priester sein, um zu wissen, was Kirche 
ist“) und aufrichtig zu sich selbst ist.

Der ältere Asket ist nicht sanft zu dem 
Jüngeren („Du hast keine Ahnung, Klei-
ner!“), tadelt ihn für viele Irrtümer, denn 
der Junge ist völlig sicher (er hat Theo-
logie studiert, und alle, die es getan ha-
ben, werden wissen, wovon ich spreche), 
dass er weiß, was „richtig“ ist. Er weiß, was 
„Liebe“ ist, weiß, wen er liebt, erkennt das 
„Nicht-Haben von Wahlmöglichkeiten“ bei 
den Priestern, denen er übergeordnet wird, 
als einzigen Grund für ihr Bestehen in der 
Kirche. Er möchte ein Heiliger sein, was in 
seinem „grünen“ Kopf viel Ablehnung be-
deutet, ein Herabschauen (ohne es zu mer-
ken), von dem der ältere Gesprächspartner 
ihn herabsetzt. Und der Dialog – ein weite-
res Zeichen der Liebe – bleibt auf gleicher 
Ebene. Der Junge freut sich innerlich, wenn 
der „Alte“ seinen Argumenten nachgibt, 
und jeder Dialog beinhaltet einen inneren 
Monolog von entweder dem Jungen oder 
dem „Alten“, die sich gegenseitig ergänzen 
und eine ernsthafte Geschichte des Reifens 
schaffen, die wehtun muss, um Früchte zu 
tragen. „Schmerz ist ein Zeichen, dass du 
lebst, und wahrscheinlich das verlässlichs-

Rezensionen



Бр./Nr./4/2025. | 81 

te Zeichen!“, sagt der Alte dem Jungen in 
einem Gespräch.

Viele von uns, die lange in der Kirche sind 
– oder genauer gesagt, die Kirche selbst sind 
–, haben dieses Reifen auf unterschiedliche 
schmerzhafte Weise durchlaufen, die auch 
das Verweilen, Verlassen oder Vernach-
lässigen der Gnadengaben aufgrund der 
schmerzhaftesten Erfahrung des Menschen 
– des Fehlens von Liebe – einschloss.

Doch im Roman von Bischof Grigorije gibt 
es viel Liebe (die Beziehung des Patriarchen 
Pavle zu Bischof Athanasios und besonders zu 
Bischof Stefan ist authentisch berührend), und 
trotz allem, und vor allem, was wir unter dem 
Einfluss falscher Interpretationen des asketi-
schen Ideals vergessen, gibt es Liebe und Ver-
gebung auch sich selbst gegenüber. Der Alte, 
obwohl streng mit dem Jungen, zeitweise 
wütend über die Verderbnis der Welt, die der 
Junge nicht sieht oder sehen will, vergibt ihm.

Er liebt ihn und lässt ihn in die Welt hinaus-
gehen, die seine Seele beruhigen wird. Sa-
muel Beckett würde sagen: gerade durch die 
Erkenntnis, dass man nichts erkennen kann.

„Fremder im Wald“ ist vielleicht eine Me-
tapher für die Verlorenheit, die uns erwartet, 
egal welchen Lebensweg wir wählen – wenn 
wir überhaupt die Möglichkeit haben zu 

wählen. Wie der Bischof richtig bemerkt – 
und wir vergessen es –: „Im Leben ist es viel 
schlimmer, keine Wahl zu haben, als eine zu 
haben“, und die Konfrontation mit sich selbst 
ist Voraussetzung für Selbsterkenntnis. Ver-
gebung an sich selbst (vom Alten an den 
Jungen) ist auch Voraussetzung für Liebe 
– zu sich selbst und dadurch, weil es nur so 
möglich ist, auch zum Anderen.

Und das ist nach meiner bescheidenen 
Meinung (die Emotion schwerlich erklären 
kann, obwohl sie stets danach strebt) der 
Hauptgrund, warum wir uns beim Lesen von 
„Fremder im Wald“ gut fühlen. Es gibt Fehler 
(ohne die es kein Leben gibt), aber es gibt 
auch Vergebung, Umkehr und das Weiterge-
hen ins Unbekannte.

Und es gibt Liebe. Vielfältige Liebe, in For-
men, die wir vielleicht noch nie kennenlern-
ten, die uns berührt, streift und dafür sorgt, 
dass wir uns im Leben nie wieder („die Bezie-
hung zu Menschen, die gestorben sind, en-
det nicht mit ihrem Tod“) völlig allein fühlen.

Sie durchzieht das Leben – und in diesem 
Fall auch die Sätze von Bischof Grigorije im 
Roman „Fremder im Wald“.

Stojana Valan
(Text übernommen von stojanavalan.com)

Rezensionen



82 | Бр./Nr./4/2025.

„DIE ZERSCHNITTENE 
WIRKLICHKEIT. EINE REZENSION 
DER SERIE SEVERANCE (APPLE+)“

In seinem bekannten Essay „Müdigkeits-
gesellschaft“ analysiert und kritisiert der 
deutsch-koreanische Philosoph Byung-Chul 
Han die Phänomene der modernen Kultur 
– oder besser gesagt: des Kultes – der Arbeit 
und des Erfolgs. Han beschreibt das pathologi-
sche Verhältnis des modernen Menschen zur 
Arbeit und zum unstillbaren Bedürfnis, durch 
sie Erfolg zu erlangen, was auch immer das 
heißen mag. Im Kern seiner These behauptet 
er, dass der heutige Mensch in einer müden 
Gesellschaft lebt. Ursache dieser Müdigkeit 
ist nicht der Druck eines ausbeuterischen ka-
pitalistischen Systems oder eines repressiven 
Staatsapparates, der völligen Gehorsam ver-
langt, sondern die eigene Ambition.

Was den heutigen Menschen in ein unter-
würfiges Verhältnis zwingt, sind nicht län-
ger Druck und Kontrolle des Systems (die für 
Foucault das Fundament der Disziplinarge-
sellschaft darstellen), sondern sein eigener 
Wunsch nach Selbstverwirklichung. Der mo-
derne Mensch lebt in der Illusion von Frei-
heit, die er verwirklichen soll, kann und muss 
– durch die unbegrenzten Möglichkeiten, die 
ihm die Konsumgesellschaft bietet. Und einer 
der wichtigsten Wege, diese Freiheit zu realisie-
ren, ist die Arbeit. Arbeit wird nicht nur als Mit-
tel zum Lebensunterhalt verstanden, sondern 
als Weg zur Entfaltung der eigenen Identität.

Um sein „Ich“ zu verwirklichen und sei-
ne Besonderheit zu entdecken, muss der 
Mensch zum Zahnrad der Unternehmens-
maschinerie werden und deren „Busi-
ness-Philosophie“, deren „Ethos“ annehmen. 
Die frühere Idee der Arbeit als Mittel zum 
Aufbau einer gemeinsamen (sozialistischen) 
Zukunft wird ersetzt durch die Idee indivi-
dueller Freiheit: durch Arbeit an „spannen-
den Projekten“, das Einhalten von Fristen, 
Produktionsplänen und den Aufbau eines 
„Teamgeistes“, der die Grenzen der Belast-
barkeit immer weiter hinausschiebt. Arbeit 
fordert freiwillige, vorbehaltlose Opfer-
bereitschaft, und die Belohnung für diese 
Opfer ist der Erfolg: besseres Gehalt, gesell-
schaftlicher Einfluss und die Anerkennung, 

Rezensionen



Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 83 

„der Beste“ zu sein. Denn nur „gut“ zu sein, 
reicht schon lange nicht mehr.

Früher oder später jedoch, unter dem 
Druck selbstauferlegter Imperative und Er-
wartungen, trotz des kurzen Gefühls der 
Zufriedenheit, das Erfolg vermitteln kann, 
beginnt der Mensch zu ermüden, auszu-
brennen (Burnout) und in Depression zu 
verfallen. Der Mensch und die gesamte Ge-
sellschaft, so Han, sind erschöpft und müde.

Der postkapitalistische Mythos von der 
Arbeit als Ort des Glücks und der Erfüllung, 
Fragen nach Identität, Familie, Entfremdung, 
Einsamkeit, Liebe und Sinn des Daseins – all 
das sind Themen der Science-Fiction-Serie 
Severance (Apple TV+, 2022).

Die erste Staffel folgt Mark Scout (ge-
spielt von Adam Scott), einem ehemaligen 
Geschichtsprofessor am örtlichen College, 
der nach dem tragischen Tod seiner Frau 
eine radikale Entscheidung trifft: Er kündigt 
seine Stelle und fängt bei Lumon Industries 
an. Marks Aufmerksamkeit wird durch das 
revolutionäre Angebot von Lumon geweckt: 
Mit Hilfe eines implantierten Chips im Ge-
hirn wird das Bewusstsein der Angestellten 
in zwei Sphären getrennt (im Original: sever-
ance). So führen die Mitarbeiter zwei Leben 
– eines bei der Arbeit und eines zuhause, bei 
Familie und Freunden.

Mark unterzieht sich der umstrittenen Ope-
ration und beginnt ein Doppelleben. Außer-
halb der Arbeit ist er gebrochen vor Schmerz, 
unfähig, seine Beziehungen wiederherzustel-

len; am Arbeitsplatz hingegen findet er Trost. 
Dort arbeitet er in der Abteilung für Makro-
daten-Verfeinerung (Macrodata Refinement) 
zusammen mit seinen drei Kollegen – Helly, 
Irving und Dylan – sowie der Vorgesetzten 
Ms. Cobel und ihrem Assistenten Mr. Milchick. 
Hier erleben wir ihn als zufriedenen, freund-
lichen und lächelnden Mann.

Der erste Schatten auf dieser Idylle fällt 
mit dem plötzlichen und geheimnisvollen 
Verschwinden von Petey, dem Abteilungs-
leiter und Marks Freund. Statt Antworten zu 
bekommen, erhält Mark eine Beförderung: 
er wird Peteys Nachfolger. Kurz darauf er-
scheint eine neue Mitarbeiterin – Helly. In 
der Szene ihres Erwachens nach der Ope-
ration erleben wir die „Geburt“ eines neuen 
Bewusstseins.

Helly weigert sich von Anfang an, ihre 
neue Identität anzunehmen. Sie bringt Un-
ruhe in die scheinbar harmonische Welt, 
die von absurden Regeln, erzwungener 
Freundlichkeit und vorgetäuschter Fürsor-
ge geprägt ist – hinter der sich eine dunkle 
Wahrheit verbirgt. Mit Helly betritt eine neue 
Perspektive die Handlung: ein gesunder, ver-
nünftiger Blick auf das perfekt geordnete 
Reich der oberflächlichen Zufriedenheit.

Für sie ist diese neue Existenz unerträglich. 
Nach mehreren vergeblichen Versuchen zu 
kündigen (sprich: zu fliehen), erfährt sie die 
bittere Wahrheit: Ihr „Outie“, also jenes Ich, 
das außerhalb der Arbeit existiert und allein 
über ihr Leben entscheiden darf, verweigert 



84 | Бр./Nr./4/2025.

ihr diesen Schritt. Ihr letzter Ausweg scheint 
der Suizid. Doch auch das misslingt: Im 
letzten Moment wird sie von Mark gerettet 
und nach kurzer Genesung wieder an den 
Arbeitsplatz zurückgebracht.

Dieses dramatische Erlebnis wirkt ernüch-
ternd auf die übrigen Kollegen. Hellys Be-
harrlichkeit, ihre Unnachgiebigkeit und ihre 
Bereitschaft, für Freiheit sogar das Leben zu 
opfern, wecken bei den anderen – insbeson-
dere bei Mark – Empathie, Verständnis und 
den Wunsch nach Veränderung. Allmählich 
öffnen sie sich einander und knüpfen Kontak-
te zu Angestellten aus anderen Abteilungen. 
Mit wachsendem Vertrauen, Sympathie und 
Freundschaft wächst zugleich das Bewusst-
sein ihrer Unfreiheit und Gefangenschaft.

Schritt für Schritt entdecken die vier Ris-
se im scheinbar perfekt organisierten Sys-
tem von Lumon. Sie erkennen, dass all das, 
wofür sich das Unternehmen ausgibt – ein 
Ort der Harmonie, der Stabilität, eine Zu-
flucht vor der chaotischen, schmerzhaften 
Welt – nichts anderes ist als ein Konstrukt, 
ein Schleier, hinter dem sich ein seelenloses 
System verbirgt, in dem alles – die Arbeit, die 
Protokolle, die „Rituale“, die Feiern – absurd, 
leer und sinnlos ist.

Mark, Helly, Irving und Dylan finden einen 
Weg, mit ihrem „Outie“-Bewusstsein in Kon-
takt zu treten, und schmieden einen Flucht-
plan mit dem Ziel, der Welt die Wahrheit 
über ihre Gefangenschaft zu offenbaren. 
Mit den Szenen ihres „Erwachens“ und der 

Konfrontation mit der Realität außerhalb der 
Arbeit endet die erste Staffel der Serie.

Severance zeigt durch seine Ästhetik und 
filmische Ausdruckskraft – Kamera, Szenogra-
fie, Drehbuch, Atmosphäre und Musik – ein-
drucksvoll die Leere im Leben des modernen 
Menschen, der den Sinn seiner Existenz dort 
sucht, wo er nicht zu finden ist. So schmerz-
haft und tragisch die Realität auch sein mag: 
Die Flucht in die vermeintliche Sicherheit 
eines „Arbeitskollektivs“, einer Pseudofamilie 
oder Unternehmensgemeinschaft liefert kei-
ne endgültige Antwort auf die Frage, warum 
man trotz allem weiterleben sollte.

Andererseits zeigt die Serie, dass die 
Chance auf ein rettendes „Erwachen“ des 
Bewusstseins für die Ganzheit des Lebens 
dennoch besteht – und dass sie sich gerade 
in der Beziehung zum anderen Menschen 
manifestiert. Selbst in der sterilen, weißen 
Welt des Büro-Mikrokosmos beginnt durch 
ein Lächeln, ein Wort, eine Geste der Für-
sorge der Keim zwischenmenschlicher Be-
ziehungen zu sprießen, aus dem Funken von 
Freiheit und Liebe erwachsen.

Und das ist die zentrale anthropologi-
sche Botschaft dieser Serie, einer der bes-
ten unserer Zeit: In einer Gesellschaft, die 
an Einsamkeit, chronischer Müdigkeit und 
Sinnlosigkeit leidet, bleibt der einzige Weg 
zur wahren Menschlichkeit – die Beziehung 
zum Anderen.

Priester Dragiša Jerkić

Rezensionen



Назив рубрике

Бр./Nr./4/2025. | 85 

OVDE IMAMO
PRAZNU STRANU

BILO BI DOBRO NEŠTO DODATI



86 | Бр./Nr./4/2025.

Rezensionen

KONTAKT

Serbische Orthodoxe Kirchengemeinde 
München e.V. 
Putzbrunner Str. 49, 81739 München 
Bürozeiten des Pfarrbüros: 
Werktags 09:00 - 12:00 und 
17:00 - 19:00 Uhr
Tel.: 089/637-8458 und 089/637-8622
Fax: 089/625-5095
Е-Mail: info@spcmuenchen.de 

Ihre freiwillige Spende können Sie auf folgen-
de Bankverbindung überweisen: 
IBAN: DE33520604100003440001
BIC: GENODEF1EK1
Bei der: EB-BANK MÜNCHEN
Verwaltung: Serbische Orthodoxe Kirchenge-
meinde München
Putzbrunner Str. 49, 81379 München

КОНТАКТ

Serbische Orthodoxe Kirchengemeinde 
München e.V.

Putzbrunner Str. 49, 81739 München 
Радно време канцеларије

Радним даном 09:00 - 12:00 и 
17:00 - 19:00 часова

Тел. 089/637-8458 и 089/637-8622
Факс: 089/625-5095

Емаил: info@spcmuenchen.de 

Ваше добровољне прилоге можете 
уплаћивати на следећи рачун:

IBAN: DE33520604100003440001
BIC: GENODEF1EK1

Bei der: EB-BANK MÜNCHEN
Verwaltung: Serbisch Orthodoxe Kirchge-

meinde München
Putzbrunner Str. 49 81379 München



Бр./Nr./4/2025. | 87 



88 | Бр./Nr./4/2025.

Назив рубрике


